
CVATRO VIAJES
A LA AMAZONIA

BOLIVIANA

Avbart

Loreto S..
Gmapasie

BFrinidad

chu

RSipin

PEu

Vera Tyuleneva

Chap



Cuatro viajes a la Amazonia Boliviana







Foro Boliviano sobre Medio Ambiente y Desarrollo
Calle Colon 161 Edificio Barrosquira Piso 10
Teléfonos (591-2) 2315058 y 2315059
Correo electrónico: fobomade@fobomade.org.bo
www.fobomade.org.bo

Diseño y diagramación: Marco Alberto Guerra M.

© Vera Tyuleneva, 2010
© fobomade, 2010

Primera edición: octubre de 2010

D.L.: 4-1-1982-10
ISBN: 978-99954-789-0-2

Impresión
Imprenta Zeus
Calle Almirante Graun Nº 739
Teléfono (591-2) 2243435 

Impreso en Bolivia



a Mariana Creimerman





Índice

Presentación
Pablo Cingolani........................................................................................................	 9

Prefacio
Isabelle Combès........................................................................................................	 11

Nota preliminar de la autora...............................................................................	 15

Capítulo 1
Prospección arqueológica y nuevos hallazgos de arte rupestre
en los departamentos Beni y Pando, Bolivia. 2004.........................................	 19

Capítulo 2
Investigación antropológica y prospección arqueológica
en el departamento de Beni, Bolivia. 2005.......................................................	 27

Capítulo 3
La tierra del Paititi y el lago Rogoaguado. 2006..............................................	 35

Capítulo 4
Apolobamba: zona de contacto entre la Sierra 
y los Llanos Amazónicos. 2007..........................................................................	 85

Bibliografía............................................................................................................	 141

Láminas..................................................................................................................	 157





Presentación

No hay silencios definitivos en la historia, ni vacíos incapaces de ser llenados. 
Hay una historia oficial y hay una historia de los vencidos. Esta última perdura 
en la memoria y la conciencia colectivas. Es algo muy difícil de borrar, porque la 
llevamos dentro de nosotros mismos. Cada pueblo, cada grupo humano, posee 
una historia, porta un pasado, y más allá de que no esté escrita, ni investigada, ni 
publicada, esa historia existe.

Esa historia es como la sangre, late en nosotros, aunque a veces no lo sepamos, 
lo olvidemos o no nos importe, pero siempre vuelve a recircular, a arreciar y 
aparecer cuando sus herederos, sus portadores, se ponen de nuevo a caminar por 
ella, cuando los pueblos activan esa herencia y se movilizan y vuelven a recorrer 
de nuevo sus esencias, su sentido de estar y ser en el mundo que brilla en el fon-
do de su alma compartida. A esa historia no se la puede renunciar. Mejor dicho, 
no deberían existir motivos para que eso suceda.

Este libro, cuya autora es la antropóloga e historiadora Vera Tyuleneva, una com-
pañera de origen ruso que radica hace una década en Cusco, Perú, es un estudio 
sobre varios temas fundamentales de la historia de la Amazonía boliviana, desde 
los tiempos prehispánicos hasta nuestros días. 

Es una contribución sustancial que ayuda a entender la problemática de los pue-
blos originarios de la Amazonía, a verlos a partir de su pasado y de su presente. 
El libro combina elementos del trabajo clásico de archivo, propio del historiador, 
con labores de campo arqueológicas y con recopilación antropológica de los 
mitos y tradiciones entre los herederos y sobrevivientes de los pueblos indígenas 
que habitaban la Amazonía en el lejanísimo siglo xvi y antes.



10 cuatro viajes a la amazonía boliviana10

La recuperación de los mitos concuerda perfectamente con la necesidad de siste-
matizar y dar a conocer el pasado amazónico, una tarea inmensa que se opone a 
los designios de aquellos que han querido convertir, sea por prejuicio o por algún 
tipo de interés, a la Amazonía en un territorio sin historia. 

El mito expresa de manera simbólica la memoria colectiva, la memoria que actúa 
no sólo en el tiempo sino también en el espacio. La herencia que atesoran los 
mitos es el fundamento rotundo de la defensa de la territorialidad de los pueblos 
nativos. El aporte fundamental de este libro es permitirnos ver cómo las tradi-
ciones, las herencias y los valores del pasado pueden ser negados, contradichos 
o amenazados en el presente. 

Hoy en día la supervivencia de los pueblos indígenas amazónicos está más en 
entredicho que nunca, dadas las tensiones económicas y geopolíticas que atravie-
san sus territorios ancestrales. Si esas tensiones antes provocaron genocidio, hoy 
promueven etnocidio, que implica una muerte cultural, lenta y dolorosa, con la 
pérdida de la memoria colectiva y de la historia étnica. Es por eso que se publica 
un libro de investigación histórica en el marco de un proyecto mayor de defensa 
de los derechos de los pueblos indígenas en situación de extrema vulnerabilidad 
y de aislamiento de las regiones amazónicas bolivianas. Ellos son sobrevivientes 
de las sucesivas invasiones y colonizaciones que asolaron las tierras bajas de 
Sudamérica a lo largo de varios siglos. Ellos fueron víctimas de devastadoras ac-
ciones de irracional explotación de los recursos naturales de la floresta y siguen 
allí, a pesar de todo, para testimoniarlo. 

No debería haber silencios ni vacíos, decíamos. Quisiéramos que al publicar y 
difundir esta obra, se rinda a los pueblos indígenas de la Amazonía el homenaje y 
el desagravio histórico que siempre han merecido. La recuperación de su historia 
aporta aunque sea un destello de luz en la reparación de esa injusticia que los 
años y los hombres han cometido. 

Esta edición es un paso hacia una historia amazónica nueva, una historia que, 
sobre todo, deben seguir escribiendo los propios pueblos indígenas. Atesoramos 
la esperanza de que estas páginas nos procuren a todos la necesaria fuerza de 
corazón y de acción para que la parte trágica del pasado amazónico no se repita 
nunca más.

Pablo Cingolani
Río Abajo-Bolivia, agosto de 2010



¡Paititi! Una tierra fabulosa escondida al este del Cusco; un nombre que, al igual 
que los de Omagua o de la Canela, del Dorado o de la Sierra de Plata, pobló los 
sueños de aventureros y exploradores; un espejismo siempre desvanecido, jamás 
encontrado, donde oro y plata, diamantes o especies esperaban, siempre más 
allá, al más audaz o al más afortunado. Una búsqueda incansable que fue uno 
de los más poderosos motores de exploración y conquista de la América de los 
tiempos coloniales.

Seguir buscando esta “Tierra Rica” o esta “Noticia”, como la llamaban los con-
quistadores, puede parecer sueño de loco para muchos: el Paititi no existe, no 
más que los pueblos de enanos negros o las fieras amazonas que pueblan las cró-
nicas coloniales, no más que el Edén que buscaba Colón. Puede ser, para otros, 
una aventura digna de Indiana Jones, en pos de fabulosos tesoros escondidos 
en la selva, y jamás encontrados. Pero ciertamente, aparte de gloriosas excep-
ciones como la obra de Roberto Levillier, la búsqueda del Paititi poco tuvo que 
ver con la ciencia histórica y el tema fue, como lo recalca la autora de este libro, 
“injustamente excluido de los campos académicos”: una injusticia que la obra 
que tengo el gran gusto de presentar logra felizmente reparar. Pues mito tal vez, 
utopía de cinco siglos que cruzó y mezcló inextricablemente sueños y tradiciones 
indígenas y europeas, el Paititi fue y es también más que eso: es un nombre que 
escucharon los primeros conquistadores de boca de los indígenas, fue algo que, 
como un imán, actuó acercando las tierras bajas y los Andes. Es una realidad, o 
una creencia hecha realidad, que tiene raíces históricas. 

En busca de estos orígenes partió Vera Tyuleneva, desde Rusia hacia el Cusco, 
desde el Cusco hasta la Amazonía boliviana. Hizo suya, de cierta manera, la 

Prefacio



12 cuatro viajes a la amazonía boliviana12

afirmada intención del erudito franciscano Nicolás Armentia: “ya que tanta 
sangre y dinero se ha gastado en la busca de este fabuloso Imperio, que tantas 
expediciones se han hecho para su conquista, no creemos inútil averiguar el 
origen del rumor y fama que por todas partes corría acreditada, llegando a 
seducir a los hombres más serios, al extremo de lanzarse a empresas las más 
audaces y difíciles”. 

Aunque la investigación todavía continúe, dio sus primeros frutos, reunidos hoy 
en este libro bajo la forma de varios artículos e informes escalonados desde 
2004 hasta 2007. Sin pretender resumirlos en esta presentación –dejo al lector 
el gusto de descubrirlos–, sí debo y quiero enfatizar algunos aspectos de este 
trabajo. Muy en boga están hoy en día las investigaciones “pluri” o “multi” dis-
ciplinarias, que reúnen a varios especialistas alrededor de un mismo tema –con 
resultados que no siempre están a la altura de las esperanzas. Antropóloga e his-
toriadora de formación, Vera Tyuleneva no dudó en incursionar en los campos 
de la arqueología, la geografía o la lingüística. Como una verdadera heredera de 
los savants del siglo xix, echó mano a cuánta disciplina la podía ayudar, y lo hizo 
bien. Logró traspasar así las tan artificiales pero también tan duraderas barre-
ras erigidas entre campos académicos, porque su tema así lo requiere: el Paititi 
es, para emplear la célebre expresión de Mauss, un “fenómeno social total”, e 
investigarlo requiere, de la misma manera, una mirada total, abierta y atenta a 
cuánto aporte puede surgir. 

Más aún, Vera logró traspasar también otra barrera, muy cuestionada por cierto en 
la actualidad pero jamás completamente superada, entre el mundo de las “tierras 
bajas” y el de los Andes. Las primeras menciones del Paititi provienen del Cusco, 
y del Cusco también partieron las primeras exploraciones en su búsqueda; fueron 
precedidas, por cierto, por numerosas expediciones incas al este de los Andes. Pero 
el Paititi también fue buscado desde abajo, desde tan lejos como Santa Cruz de la 
Sierra o Cochabamba. Las noticias son a menudo convergentes, y apuntan todas 
a esa “tierra del medio” entre llanuras y sierras. Rastreando las incursiones incas 
hacia el oriente –¿acaso el Paititi no es, para muchos, la tierra donde sobrevivieron 
a la conquista española los “incas selváticos”?–, Vera también acompañó en sus 
recorridos a los Peranzures y Maldonado desde Cusco, sin perder de vista a los 
Solís Holguín y demás Mate de Luna que hacían lo propio desde Santa Cruz. Con-
frontó estos relatos con la realidad del terreno, y con los vestigios arqueológicos y 
tradiciones orales que todavía existen en Mojos, en Apolobamba, en el Cusco o en 
Exaltación. El título de su último ensayo habla por sí solo: “Apolobamba, zona de 
contacto entre la sierra y los llanos amazónicos” 



13prefacio

Si bien en un inicio la autora se “dejó llevar” por las hipótesis de Roberto Le-
villier, para quien el Paititi se ubicaba en la Sierra de los Parecis en el estado 
brasileño de Rondonia, su trabajo posterior la guió hacia otras interpretaciones 
y pistas. ¿Influencia guaraní sobre las creencias mojeñas en la Loma Santa, que a 
su vez habrían entrado en colusión con mitos andinos? ¿”Ruta de los jesuitas”, 
como un recuerdo de los senderos y pistas que unían en tiempos prehispánicos 
la sierra y los llanos? Una pista sobre todo se perfila cada vez con más insistencia: 
confrontando minuciosamente las crónicas coloniales con los relatos y mapas 
más detallados de los exploradores del siglo xix, Vera apunta al lago Rogoagua-
do como una de las probables raíces históricas del mito del Paititi, hipótesis que 
viene afinando sobre la base de campañas arqueológicas y tradiciones orales. De 
los años de investigación dedicados al Paititi, otra conclusión crucial se despren-
de: el término muy probablemente no sea de origen andino (aymara o quechua), 
sino que tendría su origen en las tierras bajas de la actual Bolivia.

Dejo a cada lector el cuidado de descubrir, compartir o discutir cada uno de los 
muchos datos que ofrece este libro. Sólo quisiera agregar una cosa más, tal vez 
la más relevante, para terminar. Son muchos los aventureros de toda clase que 
siguen hoy empecinados en descubrir la “Tierra Rica”, o las empresas turísticas 
que quieren atraer a sus clientes con este espejismo; son menos, pero sí varios, 
los investigadores –arqueólogos, historiadores o antropólogos– que están persi-
guiendo hoy las huellas del Paititi. Yo soy una de ellos. Comparto con la autora 
de este libro el buscar en las tierras bajas las raíces históricas del Paititi; pero es 
un hecho que, sea por mi formación, mis intereses o mis fuentes, discrepo con 
ella en cuanto a la dirección que debería tomar la investigación. Y felizmente, eso 
no importa. Lejos de la habitual y demasiado corriente mezquindad académica, 
logramos discutir, intercambiar datos, prestar atención a otras ideas. Vera mani-
festó en este diálogo la misma apertura que demostró en sus trabajos, y eso no 
tiene precio. Pues algo sí compartimos con seguridad en esta infatigable búsque-
da del Paititi: que lo más importante tal vez no sea la meta, sino el camino que 
se recorre. Un camino que Vera nos invita ahora a recorrer, desde Cusco hasta 
Exaltación, desde los incas hasta los pueblos indígenas contemporáneos, en una 
aventura que no tiene nada que envidiar a las trepidantes expediciones de antaño 
hacia “la Noticia”. 

Isabelle Combès
ifea/umifre nº 17 cnrs/mae

Santa Cruz, Bolivia





Este libro, más que una sólida monografía, es un compendio de datos, reunidos 
en el transcurso de cuatro temporadas de campo en las regiones amazónicas 
de Bolivia, y organizados en cuatro informes-artículos independientes. Algunos 
de estos datos están procesados, sistematizados y acompañados de comentarios 
analíticos, otros quedan como “mineral en bruto” que, espero, puede ser de uti-
lidad para otros investigadores.

El impulso inicial para estas excursiones ha sido mi persistente curiosidad por la 
leyenda sobre la fabulosa tierra del Paititi, buscada desde el siglo xvi hasta nues-
tros días. Esta curiosidad me llevó, paso a paso, desde el Cusco, la antigua capital 
Inca, donde la leyenda del Paititi sigue floreciendo y encendiendo pasiones, hasta 
la Amazonía Boliviana tierra que, sospecho, dio origen a esta centenaria “noticia 
rica”. Y, como era de esperar, la realidad amazónica resultó mucho más rica que 
toda “noticia rica” e infinitamente más compleja que una simple respuesta a una 
sola pregunta. 

En el libro ustedes encontrarán notas tomadas al estilo un tanto anticuado: el 
material etnográfico y tradición oral se intercalan con observaciones sobre sitios 
arqueológicos y con referencias al trasfondo histórico que permite crear un pa-
norama relativamente coherente de las culturas nativas a través del tiempo. Se 
asemeja en este sentido a los apuntes de los viajeros decimonónicos que hacían 
uso de cuanto detalle, episodio o cuento caía en sus manos, sin reparar mucho 
en un tema u objetivo concreto. Por más que cada uno de los cuatro viajes tenía 
un fin y un plan determinado, siempre en su trayecto se acumulaban muchos 
“retazos sueltos” de información de diferente índole, que preferí poner en papel 

Nota preliminar de la autora



16 cuatro viajes a la amazonía boliviana16

inmediatamente para dejarlos a disposición pública, en vez de guardarlos para 
un futuro indefinido, hasta que pudieran eventualmente encajar en algún nuevo 
esquema o plan.

Si bien, la antropología y la historia constituyen parte de mi formación acadé-
mica, en la arqueología no soy más que una voluntariosa amateur, y les pido a 
los lectores ser indulgentes con mi diletantismo. Pero la fatal escasez de traba-
jos sobre la arqueología de la Amazonía Boliviana y la vertiginosa desaparición 
del patrimonio arqueológico de la región a causa de procesos naturales y de 
la actividad humana, convierte todo fragmento de información en un valioso 
registro.

El libro consiste de cuatro capítulos que corresponden a los cuatro viajes rea-
lizados entre los años 2004 y 2007. El primero de ellos, realizado en 2004, está 
dedicado en su mayor parte al arte rupestre de los ríos Madera y Negro en el 
departamento de Pando, y contiene una considerable cantidad de imágenes de 
petroglifos. Los puntos esenciales de esta información fueron resumidos en una 
ponencia en el I Simposio de Arte Rupestre del Perú. 

A partir del año 2005 mi trabajo de campo se desarrollaba dentro del marco del 
proyecto Boliviano-Japonés “Mojos”. La segunda temporada consistió en un 
veloz recorrido de un amplio territorio del departamento de Beni y de las zonas 
fronterizas del este de Brasil. Su finalidad era esbozar una visión panorámica de 
la región para poder elegir los lugares de mayor interés para las investigaciones 
más detalladas en los años posteriores. De aquellas travesías aún me quedan 
más de diez horas de grabaciones sin transcribir de la tradición oral de Trinidad, 
Exaltación, San Lorenzo y San Ignacio de Mojos. 

En el año 2006 me concentré en los alrededores del lago Rogoaguado y del río 
Tapado en los Llanos de Mojos. Las prospecciones arqueológicas en esa zona, 
contrastadas con unos datos históricos, se cristalizaron en un extenso artículo 
que constituye el tercer capítulo del libro. Una importante contraparte de este 
trabajo es el informe del arqueólogo Gori Tumi Echevarría López (Echevarría 
2008) sobre las excavaciones llevadas a cabo por él dentro del mismo proyecto.

En 2007 trasladé el foco de mi atención a Apolobamba en el piedemonte andino, 
para entender mejor las relaciones que vinculaban en diferentes épocas históri-
cas los Llanos de Mojos con la sierra y las múltiples intersecciones y fusiones 
culturales que se formaron en este singular crisol étnico. 



17nota preliminar de la autora

Los cuatro capítulos reproducen los trabajos sucesivos de los cuatro años tal y 
como fueron escritos, cada uno en su respectivo momento, con mínimas correc-
ciones y actualizaciones. El día de hoy varias de las ideas formuladas ahí parecen 
obsoletas o incompletas, han cambiado algunas perspectivas, se han llenado mu-
chas lagunas. No obstante, prefiero conservar los textos en sus versiones origi-
nales porque cada uno de ellos representa un determinado hito en una secuencia 
cronológica de los estudios.

Reitero mi profunda gratitud a todas las personas mencionadas en los cuatro ca-
pítulos, quienes me apoyaron en el trabajo de campo, y además quiero agradecer 
a Pablo Cingolani por la oportunidad de publicar este libro, a Isabelle Combès 
por sus amables comentarios, y al Señor de Qoyllur Rit’i por el infalible cumpli-
miento de los deseos. 

Cusco, Agosto 2010





capítulo 1

Prospección arqueológica 
y nuevos hallazgos de arte rupestre

en los departamentos Beni y Pando, Bolivia
2004

El presente texto está basado en el informe sobre el viaje de prospección, reali-
zado entre el 22 de Septiembre y el 15 de Octubre del año 2004, con el propósito 
de localizar sitios arqueológicos y de arte rupestre no registrados, recoger mues-
tras de cerámica y otro material superficial y reunir referencias acerca de otros 
sitios de la zona. La prospección abarcó las siguientes ciudades y poblaciones y 
sus alrededores: Riberalta, Guayaramerín, Villa Bella (provincia de Vaca Diez, 
departamento de Beni), Nueva Esperanza (provincia Federico Román, departa-
mento de Pando). También fue hecha una breve incursión en el territorio bra-
sileño a la ciudad de Porto Velho, capital del estado de Rondonia, con el fin de 
establecer contactos académicos.

El viaje fue respaldado por la Dirección Nacional de Arqueología de Bolivia (di-
nar) y la Sociedad de Investigación de Arte Rupestre de Bolivia (siarb).

Villa Bella. “Afiladores”. Cerámica

Villa Bella es una pequeña población de ca. de 30 familias ubicada en el departa-
mento de Beni, provincia de Vaca Diez en la confluencia de los ríos Beni y Ma-
moré, con una capitanía del puerto subordinado al iii Distrito Naval – Madera. 

Existen dos vías de acceso al lugar desde la Cachuela Esperanza: una carretera y 
la vía fluvial (río Beni). El acceso por ambas vías en el presente momento es bas-
tante dificultoso, porque la carretera se encuentra en un estado muy deteriorado 
por falta de mantenimiento, y el transporte fluvial regular no existe. Es posible 



20 cuatro viajes a la amazonía boliviana20

llegar a Villa Bella por el territorio de Brasil, por la orilla opuesta del río Mamoré, 
donde hay carreteras de buena calidad, por la ruta Guajara Mirim – Vila Nova do 
Mamoré – Vila Mortinho. 

Durante un día de estadía en la población (30 de Septiembre), fue ubicado un sitio 
con tallados en la roca, posteriormente identificados por Matthias Strecker (siarb) 
como “afiladores”, nombre asignado a cavidades artificiales, tallados en roca, de 
forma ovalada y de tamaños diversos, que se encuentran en abundancia en diferen-
tes partes de Sudamérica. Su verdadera función aún no queda aclarada.

El sitio está ubicado a menos de 1 km. al sur de Villa Bella y es ampliamente 
conocido por sus pobladores (Lámina vii:2). La roca que constituye parte de las 
formaciones precámbricas comunes en la zona, es plana y horizontal, ligeramen-
te irregular. Se encuentra a nivel de la tierra entre la vegetación selvática y está 
parcialmente cubierta por tierra y plantas. Los “afiladores” de Villa Bella son 
de un promedio de 25 cm. de largo, 10 cm. de ancho y 3-4 cm. de profundidad. 
Están dispuestos en una fila irregular aproximadamente en dirección norte-sur 
y agrupados en 4 conjuntos desiguales (Láminas vii:1 y i:1-4). El largo total de 
la fila es 456 cm. La cantidad total de las cavidades visibles es 31. Los tallados 
tienen bordes bien definidos y muestran muy poco deterioro. Es posible que en 
las cercanías inmediatas, bajo la vegetación, se puedan encontrar otros grupos 
de “afiladores”.

En la misma dirección hacia el sur de la población, aproximadamente a la dis-
tancia de 1.5 km. de ella, a la orilla del río Beni, en un campo preparado para 
cultivos perteneciente a uno de los habitantes de Villa Bella, fueron recogidos en 
la superficie 14 fragmentos de cerámica (Lámina I:5), dos de ellos de los bordes 
de los recipientes y uno del fondo. Todos los fragmentos menos uno pertenecen 
aparentemente a unos recipientes grandes utilitarios, de colores entre anaranjado 
y gris claro. Un fragmento pequeño, de calidad más fina y menor grosor, de co-
lor rojo oscuro, está decorado en la parte exterior con grabados en bajorrelieve, 
con líneas anchas (Lámina vii:3). La muestra aparentemente proviene de una 
excavación, aunque el dueño del terreno informó que no sabía quién ha hecho la 
excavación, tampoco a que profundidad se encontraba la cerámica. La muestra 
fue entregada a la dinar en La Paz. 

El dueño del terreno manifestó que otros pobladores también encuentran en 
sus terrenos de cultivo cerámica en abundancia. El mismo poblador mostró una 
pieza entera de cerámica de color gris claro sin decoración: un círculo plano de 



21prospección arqueológica y nuevos hallazgos de arte rupestre

aproximadamente 15 cm. de diámetro, con bordes bajos y un hoyo en el centro 
(Lámina I:6-7), también encontrada, según sus palabras, en uno de sus campos 
de cultivo.

Según la referencia del Srgto. Peñarrieta del iii Distrito Naval – Madera, en la 
época de su servicio en Villa Bella en calidad de capitán del puerto hace varios 
años, durante los trabajos de instalación de las tuberías de agua en las cercanías 
de la capitanía, a la orilla del río Beni, fue encontrada una gran cantidad de frag-
mentos de cerámica sin decoración a unos 3 m. de profundidad.

Cachuela Chocolatal. Petroglifos

La Cachuela Chocolatal es el nombre de la última parte de la cachuela Riberón 
en el río Madera, una de las cachuelas mas extensas de la zona (cerca de 7 km. 
de largo), entre la comunidad religiosa “Arca de Noé” y la población de Nueva 
Esperanza. Se ubica en la zona fronteriza entre el estado de Rondonia, Brasil, y 
la provincia Federico Román del Departamento de Pando, Bolivia. La cachuela 
está constituida por rocas precámbricas. La superficie de la mayor parte de la 
cachuela está cubierta por fragmentos sueltos de roca de diferente tamaño, pero 
en algunos lugares está expuesta la superficie de la roca madre.

En uno de los extremos de la cachuela, cerca del medio del río, en la salida de la 
roca madre de consistencia muy sólida, se encuentran unos petroglifos dispersos 
en el área de aproximadamente 100 metros. Durante dos días de trabajo (1 y 3 
de Octubre) fueron halladas, fotografiadas y dibujadas 16 figuras y grupos de 
figuras (Láminas ii, iii, iv, viii, ix). La figura más grande mide 80 cm. de largo 
(Lámina viii: 8). Los petroglifos fueron localizados gracias a la referencia del 
Ing. Fernando Saravia que había realizado estudios geológicos en la zona.

La mayor parte del año, en la época de agua alta, los petroglifos se cubren por 
el agua, por lo tanto se encuentran bastante deteriorados y poco visibles. La 
profundidad de los grabados en la actualidad es menos de 5 mm. Muchos están 
conservados sólo parcialmente. 

En la iconografía de los petroglifos se encuentran formas comunes con otros 
sitios de la zona (río Negro y río Abuná), tales como espirales, círculos concén-
tricos, círculos con puntos en el centro, líneas onduladas (motivos frecuentes en 
el arte rupestre de diferentes partes de la Amazonía). Sin embargo, hay un grupo 



22 cuatro viajes a la amazonía boliviana22

de figuras (Lámina viii: 5,6,7,8), ubicadas juntas, que muestran una iconografía 
poco común. La semejanza de algunos de sus elementos con la forma de un 
ancla sugiere su origen reciente y su posible relación con la navegación en los 
tiempos modernos. Una de estas figuras (Nº 6) se distingue de todas las demás 
por su mayor profundidad y mejor definición.

El acceso a la cachuela por el agua es sumamente difícil, pero en la época de 
agua baja (meses septiembre y octubre) está abierto el acceso por tierra, por el 
lado de Brasil, por la carretera entre Vila Nova do Mamoré y Araras. La cachuela 
Chocolatal está ubicada frente al desvío de la carretera, llamado “Morada Sol 
Nascente”.

Según múltiples comunicaciones de pobladores locales y personal militar, en 
otras cachuelas de la zona también existen grabados. En 1846 José Agustín Pala-
cios, pasando la cachuela Pao Grande en la confluencia del Mamoré con el Yata, 
apuntó: “Sobre los peñascos de la cachuela, se ven grabados varios geroglíficos y 
una cruz en medio de dos PP” (Palacios 1893: 28). Esta descripción hace pensar 
en una figura parecida a los petroglifos de la Lámina viii: 5, 6, 7.

Guayaramerín. Tierra Negra. Cerámica

Durante la estadía en la ciudad de Guayaramerín, provincia de Vaca Diez, de-
partamento de Beni, el día 7 de Octubre, fue ubicado un extenso yacimiento 
de la así llamada “tierra negra” que es conocida localmente como fertilizante 
natural, posiblemente formado por la acumulación de sedimentos orgánicos en 
lugares antiguamente cubiertos por agua estancada, y hasta el día de hoy repre-
senta un recurso de suma importancia para la pequeña agricultura tradicional de 
la región. El yacimiento se encuentra dentro de la ciudad, cerca de unos pozos 
de extracción de arena. La capa de la “tierra negra” mide cerca de 50-70 cm. de 
espesor y yace encima del suelo arenoso. Su extensión total no ha sido posible 
determinar. 

El yacimiento es ampliamente conocido por los pobladores locales, quienes ex-
traen la “tierra negra” para utilizarla en sus terrenos de cultivo (Lámina v: 1). En 
los recientes cortes de estas excavaciones fueron recogidos unos fragmentos de 
cerámica de color gris claro sin decoración. La muestra fue entregada a la dinar 
en La Paz el día 14 de Octubre. El hallazgo del sitio fue facilitado por el amable 
apoyo del periodista Juan Carlos Crespo. Pobladores locales han recogido varios 



23prospección arqueológica y nuevos hallazgos de arte rupestre

fragmentos de hachas de piedra en este yacimiento (Lámina v: 2). Todo eso hace 
pensar que en el lugar existía antiguamente un asentamiento nativo de conside-
rable importancia.

Río Negro – Cachuela Carmen. Petroglifos

Los días 9-10 de Octubre se hizo una breve excursión a la cachuela Carmen en el 
Río Negro, afluente del río Abuná en la provincia Federico Román, departamen-
to de Pando, donde está ubicado un grupo de rocas con petroglifos.

El sitio se encuentra en el departamento de Pando, en los terrenos en concesión 
de la empresa maderera “Pacahuaras”. El transporte regular no existe. El acceso 
al lugar es desde el pueblo Cachuela Esperanza. En el momento de la incursión 
de este año, la última parte de la carretera en la cercanía inmediata del Río Negro 
(alrededor de 8 km.) estaba en un estado intransitable.

Anteriormente la siarb disponía de unas fotografías de los grabados, pero la 
información era insuficiente. En el año 2003, por la autora del presente informe 
fueron hechos unos dibujos parciales de dos de las superficies con petroglifos. 
En el viaje de este año fue llevado a cabo un registro completo de todo el grupo 
de grabados, que incluye fotos, dibujos y datos suplementarios.

Los grabados se encuentran en tres rocas grandes de aproximadamente 4 a 6 
m. de largo y 3 m. de alto, a la orilla derecha del río Negro. Hay figuras aisladas 
y superficies grandes totalmente cubiertas de diseños. El conjunto más grande 
mide 390 cm. de largo. Todos los grabados están en las superficies verticales de 
las rocas, algunos de ellos en los lados orientados hacia el río, otros hacia la orilla. 
En total, junto con los conjuntos registrados el año pasado, contamos 7 figuras 
aisladas y superficies grabadas (Láminas vi, x y xi).

Los grabados, en su mayor parte, están bastante deteriorados a consecuencia de va-
rios factores destructores naturales y de la actividad humana. Casi todas las super-
ficies están cubiertas de musgos y líquenes, el lugar es sumamente húmedo. En la 
época de agua alta, la parte inferior de las figuras se cubre por el río. En pocos casos 
la profundidad de los grabados excede 1 cm. Los bordes están muy deteriorados.

En el conjunto de figuras registrado el año pasado, en esta ocasión encontramos 
unos indicios claros de intervención humana reciente. Alguien aparentemente 



24 cuatro viajes a la amazonía boliviana24

había tratado de “limpiar” las figuras para hacerlas más visibles raspándolas con 
una herramienta. Eso en algunas partes ha llevado a una notable deformación 
del diseño original.

La iconografía de los grabados en parte se asemeja a la de la cachuela Chocolatal 
(espirales, círculos concéntricos, círculos con puntos en el centro, líneas ondula-
das paralelas). Un elemento que parece distinguirse del contexto por sus carac-
terísticas gráficas, es una figura escalonada con ángulos definidos en el conjunto 
Roca 3-a (Lámina 11).

Según las referencias de los trabajadores de la empresa maderera “Pacahuaras”, 
cuyo campamento está ubicado no muy lejos del sitio, en otras rocas cercanas 
que se encuentran en medio del río también existen diseños, pero acceso a ellas 
en este viaje se hizo imposible por ausencia de una embarcación.

Según los datos de los pobladores de la comunidad Nueva Esperanza (el punto 
poblado más cercano), en el río Negro existe por lo menos un sitio más con pe-
troglifos, pero en esta oportunidad ese lugar no fue localizado.

El viaje al río Negro ha sido posible gracias al gentil apoyo del Arq. Antonio 
Simoni de Guayaramerín y la cooperación de los Ings. Ramón Rueda y Jimmy 
Urgel de la empresa “Pacahuaras”.

Otros datos y referencias

Hachas de piedra. En las ciudades de Guayaramerín y Riberalta, así como en 
poblaciones pequeñas, han sido recogidas numerosas informaciones sobre ha-
llazgos de hachas de piedra, por su forma y método de confección semejantes a 
las provenientes de los Andes. Se han hecho fotos de dos de esos objetos: uno en 
Riberalta (Lámina v: 3, 4) y el otro en Guayaramerín (Lámina v: 2). Durante la 
estadía en la población de Nueva Esperanza, un buscador de oro que trabaja en 
el río Madera, comunicó que hachas parecidas se hallan en grandes cantidades en 
el fondo de este río durante la extracción del mineral, lo cual probablemente es 
resultado de la destrucción de sitios arqueológicos a las orillas por el agua en las 
temporadas de lluvia o por los cambios del curso del río. También fue comunica-
do que las mismas hachas aparecen en la tierra a diferente profundidad durante 
trabajos de construcción en el territorio del estado brasileño de Rondonia, al 
otro lado del río Madera. Durante el viaje a la ciudad de Porto Velho, capital de 



25prospección arqueológica y nuevos hallazgos de arte rupestre

Rondonia, una gran cantidad de esas hachas fue vista en el Museo del Gobierno 
del Estado (Lámina v: 5-8). Según los trabajadores del Museo, la mayoría de 
esos objetos provienen de los trabajos de extracción de oro en el río Madera. Las 
hachas de piedra también están presentes en la colección de un pequeño museo 
local en la ciudad de Guajara Mirim ubicado al lado brasileño del río Mamoré, 
frente a la ciudad boliviana de Guayaramerín. 

Cerámica en Nueva Esperanza. En la población Nueva Esperanza, capital de 
la provincia Federico Román del departamento de Pando, han sido registradas 
referencias de los pobladores del lugar acerca de la presencia de cerámica en la 
zona, pero no ha sido localizado ningún sitio específico.

Petroglifos del río Abuná. En los registros de la siarb existe documentación 
rudimentaria sobre los petroglifos en las rocas a las orillas del río Abuná, en la 
zona de su desembocadura en el río Madera. Durante la estadía en Nueva Es-
peranza, fue recibida confirmación de la existencia de esos petroglifos y de su 
ubicación. En 1846 los vio José Agustín Palacios durante su exploración (Pala-
cios 1893: 39). 

Cementerios en la provincia de Iturralde. Durante la estadía en la ciudad de 
Riberalta, fueron registradas referencias acerca de la existencia de tres cemente-
rios prehispánicos a las orillas del río Beni: (1) entre las poblaciones Pto. Salinas 
y San Marcos, en la localidad de Babachau, (2) cerca del Puerto Copacabana y (3) 
en la localidad de Cachichira. Según estas informaciones, los cementerios están 
siendo gradualmente destruidos por el río durante muchos años. En el proceso 
de la destrucción aparecen objetos mayormente de cerámica, incluyendo urnas 
funerarias.

Arte rupestre en Rondonia, Brasil. Durante el viaje a la ciudad de Porto Vel-
ho, fue recibida la información del arqueólogo brasileño Josuel Ravani acerca de 
la existencia de numerosos sitios no registrados de arte rupestre en el territorio 
del estado de Rondonia en las serranías bajas de Pakaas Novos y de Paresis, los 
cuales pueden ser culturalmente relacionados con los sitios descritos del territo-
rio boliviano.

Proyecto de represas en el río Madera y la amenaza a los sitios arqueoló-
gicos. Los pobladores de la ciudad de Guayaramerín, al igual que el arqueólogo 
brasileño Josuel Ravani de Porto Velho, han comunicado acerca del proyecto 
previsto para el año 2005 de la empresa brasileña de energía eléctrica furnas, el 



26 cuatro viajes a la amazonía boliviana26

cual consiste en la construcción de dos represas para estaciones hidroeléctricas 
en el río Madera entre las ciudades de Abuná y Porto Velho. Según los estudios 
previos, esta acción llevará a la notable alteración del ecosistema del río Madera y 
sus afluentes, consistente en que el nivel del río subirá hasta 8m., lo cual pone en 
peligro sitios arqueológicos no solamente en el territorio de Brasil, sino también 
en el territorio de los departamentos de Beni y Pando de Bolivia. Especialmente 
estarán afectados los sitios de antiguos asentamientos a las orillas de Madera y 
sus afluentes y sitios con arte rupestre en cachuelas y sobre rocas en la cercanía 
inmediata de los ríos. Esta información fue transmitida a la dinar y a la siarb 
en La Paz, para que sea posible prever medidas necesarias para el estudio y res-
cate del patrimonio arqueológico.



capítulo 2

Investigación antropológica 
y prospección arqueológica

en el departamento de Beni, Bolivia
2005

Objetivos

El trabajo de campo aquí referido fue realizado dentro del marco del proyecto 
boliviano-japonés “Mojos” que se desarrolló en el departamento de Beni en la 
Amazonía Boliviana.

El primer objetivo de la temporada de campo consistía en reunir datos antropo-
lógicos / etnológicos entre la población del departamento de Beni, específicamen-
te entre los grupos étnicos mojeños (familia lingüística Arawak) y cayubaba (lengua 
aislada Cayubaba), para trazar posibles vínculos entre la cultura tradicional de hoy 
y los pueblos prehispánicos de esta zona, conocidos por referencias de cronistas 
jesuitas y datos arqueológicos. El punto de interés especial ha sido el indagar acerca 
del posible lugar de origen de la leyenda sobre la tierra del Paititi que, al parecer, 
alude al territorio de los mojeños y los cayubaba (Zapata [1695] 1906). En el proce-
so de trabajo cristalizaron tres temas importantes de tradición oral: (1) la búsqueda 
de la Loma Santa y su vínculo con la leyenda del Paititi; (2) seres sobrenaturales y 
brujos; (3) leyendas y cuentos sobre vestigios arqueológicos1.

El segundo objetivo era recoger en el trayecto del viaje la información sobre 
sitios arqueológicos y de arte rupestre no registrados2.

1	 Los materiales recopilados incluyen cerca de 15 horas de textos grabados en audio que aún 
no están transcritos. 

2	  Los datos obtenidos sobre los 4 sitios con arte rupestre encontrados, han sido incluidos en 
el registro de la Sociedad de Investigación de Arte Rupestre de Bolivia (siarb).



28 cuatro viajes a la amazonía boliviana28

San Ignacio y San Lorenzo de Mojos

Búsqueda de la Loma Santa. La Loma Santa (o Pampa Santa), un lugar mítico 
de felicidad y abundancia (asociada generalmente con el ganado), un paraíso te-
rrenal accesible solo para los nativos y cerrado para los carayanas (blancos) es el 
objeto de la creencia milenarista entre los mojeños. En el transcurso de más de 
100 años esta creencia surgía cíclicamente. Aparecían profetas que encabezaban 
migraciones masivas de los mojeños al oeste, hacia las vertientes de los Andes, 
en pos de la Loma Santa. La última ola de migraciones fue en los años 1960-
70. Entre los pueblos involucrados en este movimiento estaban San Ignacio y 
San Lorenzo de Mojos. Muchos de los que han migrado se asentaron en nuevas 
tierras fundando comunidades, mayormente en el territorio del Parque Nacional 
Isiboro-Sécure. Otros, al sufrir grandes dificultades, volvieron a su tierra de ori-
gen (Riester 1976; Lehm 1999).

En el transcurso del trabajo de campo, se han recopilado testimonios de los par-
ticipantes de la última migración a la Loma Santa y de sus contemporáneos. Los 
testimonios, por lo general, muestran una actitud negativa hacia la creencia en la 
Loma Santa, por la presión de la educación moderna. También es necesario to-
mar en cuenta que la población actual de estos dos pueblos está constituida por 
los que no aceptaron el movimiento y los que volvieron de los viajes frustrados y 
arrepentidos. Algunos niegan la existencia misma de la Loma Santa, otros siguen 
creyendo en ella, pero afirman que el acceso a ella está cerrado por Dios o por 
alguna otra fuerza sobrenatural, porque la gente no está preparada a encontrarla, 
o la ubican en “la otra vida”. 

La creencia en la Loma Santa tiene una notable influencia del Cristianismo, 
pero su base probablemente es la creencia difundida entre los guaraní de Pa-
raguay en los tiempos coloniales y republicanos, sobre la “Tierra sin Mal” y 
los posibles prototipos prehispánicos de esta leyenda, que esbozaban unas 
lejanas tierras utópicas. La Loma Santa parece ser producto del contacto entre 
el mundo Arawak con el mundo Guaraní en los Llanos de Mojos. Tal vez no es 
casual que los informantes de San Ignacio mencionan a un “Guarayo”, quien 
engañó a la gente con el cuento de la Loma Santa. Es posible que este mito, 
al atravesar los Llanos de Mojos con las migraciones guaraníes, absorbió en el 
camino los restos de la tradición histórica sobre la “tierra del Paititi” y llegó a 
los Andes como “mito del Paititi”, un lugar utópico, que figura en la tradición 
oral de la región del Cusco y en otras zonas de la sierra peruana (Urbano 1993). 
En los Andes la dirección geográfica del paraíso terrenal se invirtió hacia el 



29investigación antropológica y prospección arqueológica

este, probablemente teniendo como referente la histórica “tierra del Paititi” y 
fundiéndola con la utopía guaraní.

Seres sobrenaturales y brujos. Los cuentos sobre seres sobrenaturales, graba-
dos en San Ignacio y San Lorenzo, muestran una gran influencia occidental: se 
habla mayormente sobre apariciones de fantasmas y sobre “duendes” que raptan 
a los niños y desvían a los borrachos. 

En cambio, otro personaje de cuentos, conocido como “tigre-gente”, sin duda 
asciende a la tradición prehispánica. Tigre-gente es un hechicero quien, ade-
más de dominar magia curativa, al igual que la maligna, sabe convertirse por su 
voluntad en tigre (jaguar), revolcándose en el suelo. Se transforma para buscar 
presa en el monte y para vengarse de sus enemigos. Generalmente se habla de 
“tigre-gentes” en pretérito, como de un fenómeno desaparecido hace una o dos 
generaciones. En San Lorenzo de Mojos mencionaban a un poblador ya difunto, 
pariente del actual alcalde, quien era conocido como “tigre-gente”.

La relación especial entre los humanos y los jaguares en Mojos ha sido descrita 
por varios cronistas jesuitas. “Si un tigre mordía á algún indio y no le mataba, se 
persuadían que le había favorecido el Dios del tigre invencible y ayunando un 
año sin permitir mujer, quedaba constituido médico y cosa sagrada” (Altamira-
no [1703-1715] 1979: 55). “Cuando advierte [el brujo] que no puede persuadir 
con otras razones, amenaza con transformarse personalmente en tigre y con 
provocar gran carnicería... Esto explica que a menudo atribuyan los estragos 
causados por el tigre en personas o animales domésticos a determinado indio 
de otra reducción, de quien afirman que vino transformado en tigre con el fin 
de llevar a cabo su venganza” (Eder [1772]1985:117) La cercanía de brujos con 
jaguares y su capacidad de transformación son rasgos comunes para muchos 
grupos amazónicos.

En la magia medicinal actual se observan claramente los métodos descritos por 
los jesuitas en la época de las misiones, sobre todo la curación por medio de suc-
ción de objetos ajenos que supuestamente causan la enfermedad, tales como: (1) 
piedras, (2) hormigas, larvas y otros insectos, (3) cabellos, (4) espinas de plantas, 
(5) huesos de pescado, (6) plumas, etc. A menudo la presencia de esos objetos 
en el cuerpo del enfermo se atribuye a un hechizo maligno. Semejantes prácticas 
fueron descritas por Eder ([1772] 1985:124) y se conocen en la magia medicinal 
de diversas partes del mundo.



30 cuatro viajes a la amazonía boliviana30

Lagunas. Un tema recurrente es el de los “dueños de las lagunas” llamados 
“jichis”, generalmente descritos como peces, serpientes o lagartos de tamaños ex-
traordinarios, dotados de poderes sobrenaturales. (véase Eder [1772] 1985:118) 
Existen varias versiones de la leyenda sobre la laguna Isirere, cerca de San Ig-
nacio, cuyo jichi raptó a un niño y lo tiene como prisionero bajo agua. También 
es difundida la creencia de que en ciertas lagunas hay pueblos sumergidos, a 
menudo como castigo por los pecados de sus habitantes, lo cual tiene numerosas 
analogías en la tradición oral andina (Morote 1988).

Exaltación

El actual pueblo de Exaltación, centro del grupo étnico cayubaba, fue fundado 
en el año 1704 como reducción jesuítica por el Padre Antonio Garriga. La po-
blación fue construida sobre una baja loma artificial rodeada de una zanja poco 
profunda que todavía existe y sirve para drenaje en la época de lluvias, lo cual 
corresponde a los patrones de asentamiento prehispánicos de los llanos de Mo-
jos. En el presente el número de cayubabas es difícil definir, porque este grupo 
ha sufrido un intenso mestizaje, además de ser desplazado de muchos territorios 
por sus vecinos los movima.

Lengua cayubaba. La lengua Cayubaba está prácticamente extinta. En Exalta-
ción hoy viven tan sólo dos personas que afirman hablarla, pero cuyo dominio 
del idioma se reduce a unas cuantas frases de las situaciones cotidianas y cuyo 
vocabulario es muy rudimentario. Fuera de Exaltación la lengua cayubaba se ha 
perdido completamente. Su último registro lo encontramos en los trabajos de 
Harold Key (Key 1961, 1962, 1963, 1967, 1975).

“La ruta de los jesuitas”. En la tradición oral de Exaltación el tema preferido 
es el tiempo de los jesuitas (o “jesuistas”), quienes han cobrado los rasgos de 
personajes míticos, una rica y poderosa raza que existía antaño, poseedores de in-
contables tesoros. Casi todos los testimonios mencionan un “túnel” subterráneo 
que unía la iglesia de Exaltación con el Cerro de la Cruz a varios kilómetros del 
pueblo (véase a continuación). Los jesuitas, según la leyenda, se fueron de Exal-
tación por el túnel, llevando sus riquezas, al Cerro de la Cruz, después prosiguie-
ron hacia el Oeste en dirección del lago Rogoaguado. Uno de los informantes 
afirmó que luego llegaron al Cusco. Otro mencionó que los jesuitas vinieron del 
río Iténez, del lugar donde hoy está el Real Fuerte Príncipe de Rivera. De esta 
manera, se traza la mítica “ruta de los jesuitas” que puede ser un lejano reflejo de 



31investigación antropológica y prospección arqueológica

una vía de comunicación entre los Andes y la Amazonía que existía en las épocas 
prehispánicas y seguía funcionando en los tiempos de las misiones.

“Tigre-gentes”. Al igual que en San Lorenzo de Mojos, en Exaltación se habla 
de “tigre-gentes”. Un valioso aporte ha sido la versión contada por Carlos Mén-
dez Asaba (73 años), narrador con talento excepcional. Según esta versión en los 
tiempos de su abuela existía un grupo de “tigre-gentes”, en el cual un viejo maestro 
enseñaba a los jóvenes las artes mágicas. Antes de convertirse en tigre, los brujos 
durante cierto tiempo debían abstenerse de relaciones sexuales. Un joven quien no 
respetó la prohibición, al convertirse en tigre nunca pudo recobrar su apariencia 
humana. Esta narración indica que los “tigre-gentes” eran una especie de “socieda-
des secretas” con connotaciones mágicas que se recordaban hasta el siglo xx. 

Cementerio del Cerrito (Cerro Chico) 

A varios kilómetros al norte de Exaltación, bajando por el río Mamoré, a la orilla de 
un antiguo meandro fluvial convertido en una bahía, existe una pequeña afloración 
rocosa, parte del Escudo Precámbrico Brasileño, conocida como Cerro Chico. El 
lugar estaba poblado hace unas décadas y sus pobladores encontraban en el lado del 
cerro que da al río numerosas urnas funerarias (de una forma típica para la zona) 
con huesos y ajuares funerarios, lo cual revela el sitio de un antiguo cementerio nati-
vo y posiblemente de un asentamiento. En una breve visita al Cerro Chico, en su la-
dera fueron recogidos in situ fragmentos de una urna que quedó descubierta a causa 
de erosión del suelo producida por la lluvia (Lámina xiii: 1, 2). Junto con los restos 
de la urna se encontraron pequeños fragmentos de hueso. Numerosos tiestos (entre 
ellos muchos fragmentos de ralladores) fueron recolectados en la playa debajo de la 
ladera del cerro, lo cual prueba un proceso erosivo constante que está destruyendo 
el cementerio. El material reunido fue entregado a dinar en La Paz.

El Cerro (Cerro de la Cruz)

El Cerro de la Cruz es un afloramiento rocoso de notables dimensiones, que 
pertenece al Escudo Precámbrico Brasileño, situado al Sudoeste de Exaltación 
a la orilla del río Iruyani o Iruyáñez. Es un hito considerable, siendo la única 
elevación en un área de muchos kilómetros. En la tradición oral de Exaltación 
ese lugar juega un papel importante. Se cuenta de la “puerta del túnel” que lleva 
al cerro desde la iglesia de Exaltación, de apariciones de santos y de otros perso-



32 cuatro viajes a la amazonía boliviana32

najes sobrenaturales, de la música que se oye en los interiores del Cerro cuando 
en Exaltación hay fiesta, de una “mesa de piedra” con platos tallados en ella, 
destruida o robada del lugar por unos forasteros. 

Al pie del Cerro en los años 1990 Dr. John Walker de la Universidad de Penn-
sylvania realizó trabajos arqueológicos que revelaron vestigios de asentamiento 
(Walker 1999, 2004). En la punta del cerro está establecida una cruz de madera 
que hace varios años reemplazó una anterior, más antigua, cuya edad resulta 
difícil calcular. Cerca de la cruz se ven claramente cimientos de dos estructuras 
de piedra de forma rectangular, en muy mal estado (Lámina xiii: 3). El cimiento 
más visible mide aproximadamente 4 x 6 m. y evidencia un intenso saqueo: en 
medio de la estructura hay un forado de cerca de 2 m. de profundidad. No existe 
ninguna indicación explícita a la edad de las estructuras, cuyo origen puede ser 
prehispánico tanto como colonial, aunque J. Walker (comunicación personal) 
afirma que no se encontraron evidencias de ocupación misional de la zona del 
Cerro. Los pobladores locales apuntan a la estructura con el agujero en medio 
como a la legendaria “salida del túnel” de los jesuitas. 

Al lado oeste del Cerro empieza un terraplén que lo comunica con una loma cer-
cana (Lámina xiii: 4). Según los pobladores del lugar, detrás de la loma el terraplén 
continúa en dirección del lago Rogoaguado, lo cual sustenta la suposición que ma-
nifestamos antes acerca de una importante vía antigua que pasaba por el sitio.

San Carlos

“Afiladores”. San Carlos es una población que está ubicada entre Exaltación y el 
lago Rogoaguado. En sus cercanías, a ca. 1.5 km. al noroeste fue registrado un sitio 
con así llamados “Afiladores”3: tallados en la roca sedimentaria, de forma ovalada, 
hasta 40 cm. de largo, hasta 25 de ancho y hasta 15 de profundidad (Lámina xiii: 
7). En el presente se ven claramente más de 50 tallados visibles en un área total de 
50 metros de largo aproximadamente. La superficie de la roca se encuentra al ras 
del suelo; entre las afloraciones de la roca sedimentaria hay profundas fisuras llenas 
de tierra y vegetación; la roca está muy deteriorada por factores naturales y por la 
extracción de piedra hace varios años. Los pobladores locales interpretan el sitio 

3	 “Afiladores” es un nombre convencional que se aplica a ese tipo de tallados en roca en otras 
partes de Sudamérica. El término fue sugerido por Matthías Strecker (SIARB, comunica-
ción personal). La función y/o significado original de los tallados queda desconocido.



33investigación antropológica y prospección arqueológica

como “pisadas” y “huellas de las nalgas” donde “pasó y se sentó el Cristo”. Una 
serie de tallados parecidos fue encontrado en 2004 en Villa Bella, en la confluencia 
de los ríos Beni y Mamoré (véase el primer capítulo de este libro).

Coquinal - lago Rogoaguado

Cerámica. La comunidad actual llamada Coquinal, ubicada a la orilla nororien-
tal del lago Rogoaguado, aparentemente se encuentra en el sitio de un antiguo 
centro cayubaba que existía antes del traslado masivo de esta etnia a la reducción 
de Exaltación. Una evidencia de eso es la abundancia de cerámica en las cerca-
nías de la comunidad (Lámina xiii: 6), especialmente al sur de Coquinal, a las ori-
llas de la laguna (fragmentos que quedan al borde del agua después de un fuerte 
oleaje) y en la isla que los pobladores locales llaman “Tesoro” (Lámina xiii: 5). 
Además de la cerámica utilitaria, hemos observado varios ejemplos de cerámica 
fina decorada con pintura roja sobre fondo blanco o crema (Lámina xv: 1)4.

Isla Tesoro. La isla situada a 1 km. de la orilla, tiene un rasgo peculiar: está co-
nectada con la tierra firme con un terraplén de piedra y tierra que en la tempora-
da seca queda a unos 60 cm. bajo agua, pero es transitable a pie. Los pobladores 
de Coquinal no dudan de su origen artificial, aunque evidentemente se trata de 
una formación natural. El terraplén y la isla en las creencias locales forman parte 
de la mítica “ruta de los jesuitas”. También en relación con esta isla se habla so-
bre apariciones y “entierros” (tesoros enterrados por los “antiguos”). 

Estructuras de tierra. Frente a la isla se observan vestigios de estructuras de 
tierra. Una que observamos personalmente es un cuadrado de aproximadamente 
80 x 80 metros, formado por terraplenes de cerca de 4 m. de ancho y 0.5 m. de 
alto. Según informan los pobladores, en la cercanía se encuentra una zanja de 
forma circular. Puede ser que sean las mismas estructuras que fueron menciona-
das en el siglo xix por José Agustín Palacios (Palacios [1844-47] 1944: 23).

Río Iténez

“Laberinto”. Durante la estadía en el Real Fuerte Príncipe de Beira, al lado de 
Brasil, vimos a la orilla del río Iténez al Sudeste del Fuerte un sitio denominado 

4	  La cerámica se encuentra en posesión de los pobladores de la comunidad.



34 cuatro viajes a la amazonía boliviana34

“Laberinto” por los pobladores locales. El sitio ocupa un área de varias hectáreas 
y consiste en gigantescos amontonamientos de piedra rústica sin mortero, que 
aparentan muros de fortificación (Lámina xiv: 1). Sin embargo, al observar el 
sitio detenidamente, llegamos a la conclusión que se trata de una cantera por-
tuguesa del siglo xviii, de donde se extraía la piedra para la construcción del 
Fuerte, la cual se menciona en los respectivos documentos (Real Forte 1985).

Petroglifos. En las cachuelas del río Iténez, entre el Fuerte Príncipe de Beira y el 
antiguo Fuerte Concepción han sido ubicados tres sitios con petroglifos (Lámi-
na xiv: 2-4, Lámina xvi). El patrón de su ubicación, así como varios motivos 
repetitivos (mayormente círculos concéntricos y espirales), recuerdan los sitios 
registrados en 2003-2004 (véase el primer capítulo), aunque algunas otras figuras 
no encuentran analogías.

Cerámica. Hachas de piedra. A unos 7 km. río abajo del Fuerte Príncipe de 
Beira en medio del río, está ubicada una pequeña isla sin nombre, donde en una 
playa arenosa en el lado sudeste se encuentra una gran cantidad de fragmentos 
de cerámica y otros artefactos, lavados por la corriente de su contexto original en 
la época de agua alta. Aunque todo el material está redepositado por el agua, por 
la posición de objetos se puede deducir que artefactos de piedra (hachas y otros, 
Lámina xiii: 5) fueron colocados dentro de recipientes de cerámica. La cerámica 
es de diversa calidad y consistencia. Se encontraron fragmentos sin decoración, 
con decoración pintada con rojo sobre crema y con negro sobre gris (Lámina 
xv: 2, 3). Probablemente la isla, que en algún momento formaba parte de la ori-
lla y luego fue separada por un cambio de curso del río, ha sido un cementerio 
(aunque no encontramos fragmentos de huesos) o un lugar para ofrendas5.

Guayaramerín

Tierra negra. En las afueras de la ciudad Guayaramerín fue visitado nuevamente 
el sitio con un yacimiento de tierra negra que mencionamos en el informe de 
2004 (véase el primer capítulo) y fue recogida una muestra del suelo. La muestra 
ha sido entregada a dinar para los respectivos análisis.

5	 La cerámica y otros artefactos fueron entregados al Museo del Real Fuerte Príncipe de 
Beira.



capítulo 3

La tierra del Paititi 
y el lago Rogoaguado

2006

Introducción

Este trabajo fue planeado en su inicio como informe de la temporada de campo 
2006 de investigaciones arqueológicas y etnológicas. Los estudios de campo han 
comenzado el año anterior como parte del Proyecto Mojos (Sanematsu 2006). 
Después de haber recogido en el 2005 alguna información preliminar (ver capítulo 
2), en esta siguiente temporada, gracias a la posibilidad de realizar prospecciones 
más extensas y excavaciones en pequeña escala (estas últimas fueros dirigidas y su-
pervisadas por el arqueólogo Gori Tumi Echevarría López), ampliamos el espectro 
de datos obtenidos sobre la zona de nuestro interés, el lago Rogoaguado, y sobre la 
problemática vinculada con esta región, de la cual hablaremos a continuación.

En el proceso de elaboración del informe surgió la necesidad de anticipar los 
datos arqueológicos obtenidos con una introducción histórica, para aclarar el 
motivo que nos llevó a concentrarnos en este área geográfica y los problemas 
que nos proponemos abordar.

Hacia las orillas del lago Rogoaguado, en el Departamento de Beni del Oriente 
Boliviano, nos condujo la búsqueda del origen histórico de la leyenda del Paititi. 
Este tema ha sido injustamente excluido de los campos académicos a raíz de 
su amplia explotación literaria y periodística carente de argumentación. Para-
dójicamente, el mito tan inquietante y llamativo que se generó alrededor de la 
palabra ‘Paititi’ en la época colonial, perdura hasta hoy tomando nuevas formas 
y provocando de tiempo en tiempo campañas sensacionalistas en los medios y 
apasionadas empresas expedicionarias que corren la misma suerte de aquellas 
audaces entradas del siglo xvii.



36 cuatro viajes a la amazonía boliviana36

Sin embargo, las fuentes históricas más tempranas que hacen referencia al Paititi 
como a un topónimo, etnónimo o nombre propio de un jefe o gobernante, por 
más contradictorias y confusas que sean sus descripciones, hacen pensar que la raíz 
de la leyenda yace en una zona geográfica específica y en una época histórica deter-
minada. Hemos propuesto esta tesis anteriormente en el artículo del año 2003.

Existe y está de moda cierta tendencia en las ciencias sociales, proveniente de la 
antropología, que genera una dificultad adicional para el desarrollo de un estudio 
sobre el tema. Según esa línea de pensamiento, las fuentes históricas narrativas 
dan más evidencias acerca de la mentalidad del autor que acerca de los hechos 
narrados. Por lo tanto, el estudio histórico se reduce a la reflexión sobre las 
ideologías, sean sociales, grupales o individuales, y renuncia a la reconstrucción 
histórica de hechos y acontecimientos. A causa de esta visión parcial, en algunos 
trabajos el Paititi se trata sólo como un mito, una construcción utópica produci-
da por un determinado contexto social (por ejemplo, Lorandi 1997). La misma 
actitud provoca a menudo la ruptura entre la historia y la arqueología. Los ar-
queólogos, apegados a la información exacta e irrefutable extraída de la cultura 
material, rechazan con desprecio las fuentes históricas como a narraciones sub-
jetivas carentes de valor y fundamento. 

No ponemos en duda el hecho de que la subjetividad y las estructuras mentales 
estén presentes en las fuentes escritas. Cada texto es producto de su tiempo, 
sociedad y de innumerables motivos personales del autor inmerso en una deter-
minada situación. No obstante, cada texto que pretenda ser documento, por más 
que fuera una explícita falsificación, refleja de alguna manera, en mayor o menor 
grado indirecta, los hechos. Discernir los dos aspectos de la narración es una ta-
rea delicada, pero no imposible. Podemos acercarnos a los hechos comparando 
los textos entre sí, tomando en cuenta las condiciones específicas en que fueron 
creados, y superponiéndolos sobre otras fuentes de información que en nuestro 
caso serían los datos provenientes de la arqueología, la etnología, la geografía y 
la lingüística, así como de la etnonimia y la toponimia.

Paititi: dos problemas

Desde la publicación de nuestro artículo del año 2003, hemos acumulado una 
gran cantidad de nueva información, tanto proveniente de documentos escritos 
como de investigaciones de campo, lo cual nos obliga a revisar algunas de las 
interpretaciones anteriores.



37la tierra del paititi y el lago rogoaguado

En primer lugar, el problema principal, el del origen histórico de la leyenda del 
Paititi, se ha dividido en dos. Aparentemente, en las fuentes este término tiene 
dos aspectos vinculados entre sí, pero diferentes.

‘Paititi’ es nombre de un territorio, un río, un cerro, una laguna y/o del jefe de 
cierto grupo étnico (o varios grupos), gobernante del respectivo territorio. La 
tierra del Paititi siempre se asocia con el concepto de la prosperidad y a veces, 
aunque no siempre, por extensión, con la abundancia de metales preciosos. El 
Paititi se localiza al este de los Andes, más precisamente detrás de la sierra sur.

El Paititi es un lugar hacia donde los Incas organizaron una o varias expediciones. 
Las rutas de estas incursiones y sus resultados se describen de diversas maneras 
por diferentes cronistas (Rowe 1985; Sarmiento [1572]1942:143-145; Garcilaso 
[1609]1995:450-459; Murua [1615]1987:328-329; Lizarazu [1636]1906:124-144 y 
otros). Según algunas versiones, a raíz de esas expediciones se formó un enclave 
Inca en las tierras del Paititi. Después de la conquista española, comenzó una 
migración de los Andes hacia el Paititi que impuso entre la población local una 
notable influencia cultural.

De esta manera, podemos considerar por un lado el problema del origen del 
etnónimo / topónimo / nombre propio ‘Paititi’ y, por el otro lado, el tema de 
la expansión Inca hacia el oriente y de las migraciones post-conquista desde los 
Andes a la selva. Es muy posible que se trate de dos locaciones geográficas un 
tanto diferentes que se han fundido en una sola a causa del uso ampliado del 
término ‘Paititi’. 

En el presente trabajo nos concentraremos más en el primero de los dos proble-
mas, sin restarle importancia al segundo.

Historiografía: fuentes

Entre las múltiples textos de la época colonial que refieren al Paititi, hemos ele-
gido algunos que nos parecen más relevantes y confiables. Uno de los criterios 
principales para determinar su relevancia y peso sería la relativa cercanía del 
autor a la fuente de información. Damos preferencia a los autores quienes co-
munican datos ‘de primera mano’, es decir, hablan de lugares que ellos mismos 
han visitado o, al menos, transmiten lo que les comentaban los nativos sobre las 
tierras colindantes, lo cual sería información ‘de segunda mano’. Cuantas más 



38 cuatro viajes a la amazonía boliviana38

‘manos’ pasa una narración o una descripción geográfica, más tiende a transfor-
marse y a adquirir detalles fantásticos.

Informe de Juan Álvarez Maldonado: la laguna del Paititi

Una de las primeras grandes entradas españolas en pos del Paititi, y la primera 
de la cual quedó una extensa documentación, es la de Juan Álvarez Maldonado, 
de los años 1567-1569. El informe principal fue redactado bajo la supervisión 
del mismo organizador de la expedición en el Cusco poco tiempo después de 
su retorno (Álvarez Maldonado [1570-1629]1906). Esta desafortunada empresa 
en varias ocasiones ha sido comentada por historiadores (Levillier 1976, Lorandi 
1997 etc.). 

Maldonado planeó su entrada por el río Madre de Dios. Después de haber avan-
zado hasta la tierra de los Opataries, Maldonado con la mayor parte de sus sol-
dados se asentó ahí, enviando a adelantarse a uno de sus capitanes, Manuel de 
Escobar con ochenta hombres. Escobar llegó a la tierra de los ‘aravaonas’ (arao-
nas), donde fue amistosamente recibido por el jefe llamado Tarano y fundó un 
fuerte en las tierras vecinas de los toromonas, gozando del apoyo de ambos 
grupos étnicos. 

Mientras tanto, los avances de los expedicionarios de Maldonado fueron puestos 
en peligro por otra empresa organizada al mismo tiempo y con el mismo fin por 
otro conquistador, Gómez de Tordoya, quien tomó otra ruta, la de Camata, y se 
aproximaba desde el sur al fuerte fundado por Escobar. Los nativos aliados de 
Escobar dieron una rotunda derrota a Tordoya, pero luego, probablemente debi-
do a algún conflicto con Escobar (diplomáticamente omitido en el informe), se 
tornaron contra él, mataron a sus hombres y quemaron el fuerte. Maldonado, sin 
saber la triste suerte de su vanguardia, entró en la tierra de los araonas y los to-
romonas tras las huellas de Escobar, fue cruelmente atacado por los nativos rei-
teradas veces y por fin tomado prisionero por el mismo cacique Tarano. Tarano, 
mostrando misericordia hacia Maldonado y hacia los pocos sobrevivientes de su 
ejército, los despachó en brevedad de regreso al Cusco por San Juan de Oro.

La extensa geografía descrita en el relato de esta entrada no siempre es fácilmente 
identificable, pero da cierta noción acerca de los territorios donde transcurrieron 
los acontecimientos. En primer lugar, está claro que la expedición, sólo en su pri-
mer tramo, seguía el curso de Madre de Dios, para luego desviarse tierra adentro 
hacia el sur por la margen occidental del río Beni. Probablemente, el avance hacia 



39la tierra del paititi y el lago rogoaguado

el sur era bastante significativo, considerando que Tordoya se acercó al mismo 
lugar por Camata, un afluente occidental del Beni, al sur del río Tuychi. Lo mismo 
confirman los etnónimos vinculados con el lugar en donde se fundó la fortaleza. 
Los araonas, hoy prácticamente extintos, vivían en el territorio del actual depar-
tamento de Pando, al sur del río Madre de Dios en su corriente baja. Sus vecinos 
hacia el sur eran los toromonas, de quienes hoy se conservan tan solo rumores y 
leyendas, pero cuya existencia histórica se da por comprobada (Metraux 1963).

Además de los araonas y los toromonas, en el texto de Maldonado se menciona 
otra cantidad de grupos étnicos:

Començando desde la cordilliera questá á las espaldas de Chuquiavo, están los 
Moxos de Yuroma, y confina con ellos los Moxos de Mayaquize; y luego las 
provincias de Mayas é Yuquimonas, y la provincia de los Pacajes y la de los Yu-
marineros, y la provincia de los Muymas y la de los Chunchos y Guanapaonas 
y la de los Tirinas, y la provincia de los Cabinas y los Coribas y la de los Chi-
mareras, // y los Guarayos, y la provincia de los Marquires; ésta corre hasta la 
provincia del Paitite y Corocoros. Los Moxos, Pacajes, Yumarineros, Chunchos, 
Aravaonas, Toromonas, Celipas, Corivas, Chimareras, Marupas, Cabinas, Capi-
nas. Todas estas provincias son de gente alçada, vestida de algodón, y todos de 
unos rrictos y cerimonias que son como los yungas del Pirú. (Álvarez Maldonado 
[1570-1629]1906:64-65)

Algunos de estos nombres se identifican claramente con los grupos étnicos ac-
tuales como maropas, cavinas (ambos de la familia lingüística Tacana, al igual 
que los Araonas), mojos, movimas y guarayos. Los Maropas viven en hoy en la 
zona de Reyes, en la margen este del río Beni. Los cavinas o cavineños ocupan 
la misma orilla hacia el norte. Los mojos o mojeños, etnónimo ampliamente co-
nocido incluso en el Cusco en la época de la conquista, y que a menudo figuraba 
como sinónimo del Paititi, abarca un grupo grande con muchas subdivisiones, 
cuyas lenguas estaban estrechamente emparentadas. De estas lenguas sobreviven 
todavía tres o cuatro. Los mojeños viven en la corriente media del río Mamoré. 
Al norte de los mojeños, en los afluentes occidentales del Mamoré (río Yacuma 
y algunos otros) se encuentran los territorios de los movimas. Los guarayos, 
parientes directos de los guaraníes, están hoy, al igual que en aquellas épocas, 
esparcidos en vastos espacios geográficos.

Este recuento de pueblos, de los cuales se tuvo noticia en el viaje de Maldonado, 
es sumamente valioso, porque para varios de ellos es el primer registro en fuen-
tes escritas.



40 cuatro viajes a la amazonía boliviana40

En cuanto al Paititi, el informe de Maldonado dice lo siguiente:

Entra el rrío Magno en el rrío y laguna famosa de Paitite; y en el mismo rrío ó 
laguna del Paitite entra el poderoso y espantable rrío de Paucarmayo, ques Apu-
rima, Avancai, Bilcas y Xauja y otros muchos que nazcen entre éstos; y desta 
laguna sale la buelta del Este casi al Nordeste hazia la Mar del Norte. Es de notar 
que Paucarmayo, entra en el Paitite sobre la mano izquierda. Hasta el Paitite se 
llama esto rrío el Magno y desde allí baxo se llama Paitite. Desde donde nasce, 
hasta donde se cree que averiguadamente va á salir á la Mar del Norte, corre más 
de mill leguas largas. (Op.cit.:62) 

Y luego:

Pasado el rrío llamado Paitite, la qual tierra tiene llanos que enpieçan desde pasa-
do el dicho rrío; estos llanos ternán de ancho quinze leguas, poco más, según la 
quenta de los yndios, hasta una cordillera de sierra alta de nieves, que la semejan 
los yndios que la an visto como la del Pirú, pelada; los moradores de los llanos se 
llaman Corocoros, y los de la sierra se llaman Pamaynos. Desta sierra dan noticia 
ser muy rrica de metales; en ella ay grandísimo poder de gente, al modo de los del 
Pirú y de las mismas cirimonias y del mismo ganado y traje, y dizen que los Yngas 
del Pirú vinieron dellos. Es tanta gente y tan fuerte y diestra en la guerra, que con 
ser el Inga del Pirú tan gran conquistador, aunque enbió al Paitite por muchas 
vezes á muchos Capitanes, no se pudo valer con ellos, antes los desbarataron 
muchas vezes; y visto por el Ynga quán poco poderoso era para contra ellos, 
determinó de comunicarse con el gran Señor del Paitite y por vía de presentes, y 
mandó el Ynga que le hiziesen junto al rrío Paitite dos fortalezas de su nombre 
por memoria de que avía llegado allí su gente. (Op.cit.:64)

Obviamente, estas referencias contienen muchas confusiones respecto a la geo-
grafía real. Hasta fines del siglo xviii existían dudas acerca del curso del río 
Apurímac. En el mapa de las misiones jesuíticas (Lámina xxix) se lo muestra 
como afluente del Beni. Rodríguez Tena, en 1780, con mucho entusiasmo inten-
ta probar lo mismo y además afirma que el Beni no forma parte del río Madera, 
sino que es la corriente alta del Ucayali (Rodríguez Tena [1780]2004:72-74).

Lo más interesante para nosotros en este texto es el hito geográfico ‘laguna del 
Paitite’, a la cual se puede acceder navegando por el río Magno (Madre de Dios). 
La mayoría de los textos posteriores asocian el término ‘Paititi’ con una laguna 
o un lago. La presente descripción sugiere que a la laguna se llega navegando 
río abajo por el Magno. Pero queda la posibilidad de que esta referencia sea una 
versión simplificada de cierta ruta fluvial más compleja.



41la tierra del paititi y el lago rogoaguado

La serranía mencionada en la segunda cita, cuya población supuestamente tiene 
gran parecido con los Incas, puede ser un reflejo distorsionado, tanto de las ver-
tientes orientales de los Andes cercanos al río Beni, como (lo más probable) de la 
Sierra de los Pacaas Novos y de Paresis. La distancia de quince leguas entre esta 
sierra y el río Paititi, obviamente puede ser considerada más que cuestionable. La 
alusión a una serranía que alberga población con rasgos parecidos a los Incas del 
Perú también es repetida posteriormente por otros autores. El caso más notable 
son las Informaciones de Juan de Lizarazu ([1636-1638]1906), las cuales apuntan 
directamente hacia la Sierra de Paresis. Generalmente las fuentes hablan de un 
enclave procedente del imperio Inca, pero, curiosamente, Maldonado explica la 
semejanza a la inversa, afirmando que los habitantes de la serranía son ancestros 
de los reyes del Cusco: “dizen que los Yngas del Pirú vinieron dellos”. 

Dos fortalezas Incas sobre el río Paititi figuran también en la “Historia” de Sar-
miento de Gamboa ([1572]1942:145) escrita en fechas cercanas a la expedición 
de Maldonado. Es probable que ambos autores hayan obtenido este dato de la 
misma fuente.

Ya mencionamos que en este estudio no pensamos debatir el problema de las 
posibles migraciones entre los Andes y la selva, por lo tanto dejamos al margen 
estos comentarios.

Volviendo a la ‘laguna del Paititi’, junto con ella figura el río con el mismo nom-
bre que es continuación o, al menos está conectado con el río Magno. A primera 
vista el lago Rogoaguado no cabe en este esquema, porque no tiene una comuni-
cación fluvial directa con el Madre de Dios. Sin embargo, es posible que la haya 
tenido en el pasado a través del río Mamoré, suposición que vamos a desarrollar 
en las siguientes páginas.

Relación de Juan Recio de León: perlas y conchas de nácar

Años más tarde, en las primeras décadas del siglo xvii, Juan Recio de León, 
teniente del Gobernador Pedro de Laequi Urquiza, emprendió varios viajes por 
los ríos Tuychi y Beni y compuso las descripciones de las provincias visitadas. 
Sus relaciones están escritas, al parecer, con actitud bastante realista y sin excesos 
de fantasía. 

Entre sus viajes narra uno a la tierra de los anamas cerca de la confluencia del 
Tuychi con el Beni. Este grupo étnico, hoy desaparecido como tantos otros, 



42 cuatro viajes a la amazonía boliviana42

posiblemente pertenecía a la familia lingüística Tacana. De los anamas escuchó 
el autor lo siguiente:

Y preguntándoles qué noticia tenían de la gente que adelante avía, y del rumbo 
que llevavan estos rríos, me traxeron tres ó quattro yindios principales, muy va-
queanos de aquellas navegaciones; y haziéndoles preguntas, respondieron, que 
por tierra ó por agua llegavan en quatro dias á vna grande cocha, que quiere decir 
grande laguna, que // todos estos rríos causan en tierras muy llanas, y que hay en 
ella muchas yslas muy pobladas de infinita gente; y que al Señor de todas ellas le 
llaman el gran Paytiti, y que los yndios de aquellas yslas son tan ricos, que traen al 
cuello muchos pedaços de ámbar, por ser amigos de olores, y conchas y barrue-
cos de perlas, lo qual vide yo en algunos Anamas. Y enseñándoles algunos granos 
de perlas que yo tenía, les dixe, que si se criavan en aquellas conchas estos granos; 
y respondieron que los Paytites les davan todos aquellos géneros, y que como 
aquellos granos no los sabían horadar para hazer sartas dellos, que los echavan 
por ay. Y preguntándoles que de donde lo sacavan, dixeron que también lo avían 
preguntado á los Paytites, y que les respondieron que de aquella concha. (Recio 
de León [1623-1627]1906:250-251)

La descripción se refiere a una laguna grande, a la cual se podía llegar por agua 
o por tierra en cuatro días aproximadamente desde la confluencia del Tuychi 
con el Beni. Esta referencia podría ser aplicable al lago Rogoaguado si existiera 
una conexión fluvial entre el Beni y Rogoaguado, asunto al cual volveremos más 
adelante. Presumiendo que tal conexión existía, la distancia estimada resulta más 
o menos correcta.

En el lago Rogoaguado existe una sola isla habitable, la llamada ‘Tesoro’. La 
prospección del año 2005 y las excavaciones del 2006 demostraron presencia 
de material cultural sobre ella. Las tres o cuatro islas restantes son demasiado 
pequeñas o demasiado pantanosas para albergar población permanente. Pero las 
numerosas islas mencionadas en el texto pueden no ser islas del lago, sino ‘islas 
de bosque’ en medio de las llanuras inundables, terrenos ligeramente elevados 
con vegetación selvática y suelos fértiles, donde se concentraban asentamientos 
antiguos.

El detalle que más llama atención en este fragmento escrito es la referencia rei-
terada a las conchas de nácar y las perlas que se extraían de la laguna del Paititi. 
Analizando este mismo documento, Ana María Lorandi toma la noticia con gran 
escepticismo y trata de mostrar que esta es producto de confusiones y delirios de 
riquezas típicos para la época. Reconocemos que esta observación es justa para 



43la tierra del paititi y el lago rogoaguado

muchas fuentes escritas de la colonia, sin embargo, en este caso en particular la 
noticia resulta no ser tan descabellada como parece. Durante las excavaciones 
realizadas por el arqueólogo Echevarría dentro de los marcos del mismo proyec-
to, a la orilla norte del lago Rogoaguado, este año fueron encontradas grandes 
cantidades de conchas de moluscos bivalvos que, aparentemente, servían como 
alimento a los pobladores nativos. Montículos constituidos por conchas de mo-
luscos también fueron encontrados por la autora del presente trabajo a la orilla 
opuesta del lago (lado sudeste) durante una de las prospecciones en la boca del 
río Tapado (véase a continuación). Hace varios años en otro lugar cercano a la 
boca del Tapado las mismas conchas fueron encontradas en contextos arqueoló-
gicos por el Sr. Jaime Bocchietti, director del Museo de Santa Ana de Yacuma. Las 
muestras recogidas por él se encuentran hoy en el Museo (Lámina xvii: 5) Los 
amontonamientos de conchas mezcladas con otros residuos recuerdan el tipo 
de sitios arqueológicos conocidos en Brasil como ‘sambaquis’ (Prous 1991:204-
265). Hallazgos de conchas enteras en la zona de Trinidad y alto Mamoré, aun-
que sin datos acerca de su especie, están mencionados por Nordenskiöld (1913, 
véase también en Denevan 1980:42) y Dougherty & Calandra (1981:98). 

Los moluscos fueron identificados como la especie Leila Blainvilliana (agradece-
mos la labor de su identificación al Lic. Roberto Apaza, Unidad de Limnología, 
Universidad Mayor de San Andrés, La Paz). Esta especie todavía habita en el lago 
Rogoaguado, aunque a juzgar por las grandes cantidades de conchas en los con-
textos arqueológicos, su población en las épocas antiguas era mayor que hoy. Sus 
cualidades gastronómicas fueron comprobadas en práctica por los miembros de 
la expedición. A pesar de insistentes preguntas hechas a los nativos en diferen-
tes partes del departamento del Beni, nadie ha dado evidencias de su consumo 
actual, pero se nos indicó que en algunos lugares, hasta hace pocas décadas, 
conchas de moluscos bivalvos se usaban como cucharas. Aunque Rogoaguado es 
el único lugar donde conocimos por nuestra propia experiencia esta especie en 
contextos arqueológicos, al parecer es bastante común en las aguas dulces de las 
llanuras de Mojos, especialmente en las lagunas y los ‘curiches’ (pantanos).

Las conchas contienen una gruesa capa de nácar y, según la opinión del Lic. Ro-
berto Apaza, con seguridad pueden producir perlas. No hemos tenido la opor-
tunidad de observar esas perlas en vivo, pero suponemos que tienen las mismas 
características que otras perlas de agua dulce: son de pequeño tamaño y forma 
irregular. El nácar de las conchas en las culturas antiguas, aparentemente tam-
bién tenía cierto valor. En el Museo Arqueológico de Trinidad existe en la expo-
sición permanente un collar de este material. Pero para la población prehispánica 



44 cuatro viajes a la amazonía boliviana44

de Rogoaguado las perlas y el nácar de este molusco debían de ser productos 
secundarios. Su uso principal indudablemente era alimenticio. 

El valor comercial de las perlas de agua dulce siempre ha sido bastante bajo, 
lo cual explica el hecho de que la noticia sobre ellas en la época colonial no 
tuviera mayores consecuencias. Tampoco hoy este recurso se explota con fines 
comerciales. Sólo en una ocasión un joven trabajador del Museo Ictícola de la 
Universidad Técnica del Beni, Trinidad, comentó que había visto sacar de esas 
conchas, cuando estaban viejas, ‘piedritas blancas’, pero, según él, nadie les daba 
importancia. 

De este modo, la información sobre las perlas en la laguna del Paititi que da Juan 
Recio de León y que repiten algunos otros autores, encuentra una explicación 
real y puede servir como argumento a favor de nuestra suposición de que la le-
yendaria ‘laguna del Paititi’ es Rogoaguado.

Documentos de las misiones jesuíticas: Padre Agustín Zapata y el jefe 
Paititi

Es evidente que la Compañía de Jesús tomó un interés especial en la ‘Tierra 
Rica’. En el siglo xvii, en los círculos jesuíticos se formó toda una tradición 
mística alrededor de la supuesta tierra del Paititi. Esta tradición se manifies-
ta claramente en el “Nuevo Ophir” de Fernando de Montesinos (Montesinos 
[1644]1869-1870) y “El Paraíso en el Nuevo Mundo” de Antonio León Pinelo 
([1656]1943).

En las últimas décadas del mismo siglo los jesuitas pasaron de las especulaciones 
filosóficas a la práctica haciendo audaces incursiones evangelizadoras en Mojos 
y antes del inicio del siglo xviii ya tenían fundadas varias misiones, con nativos 
reducidos y bautizados cumpliendo con labores organizadas. Tal vez el hecho de 
no haber encontrado la confirmación de la esperada abundancia y riqueza, ni de 
las maravillas paradisíacas, trajo cierta decepción a los religiosos. Sin embargo, 
las misiones, que les costaron grandes inversiones de trabajo y de capitales, al 
final se mostraron económicamente rentables.

En los últimos años del siglo xvii, cuando los numerosos grupos de mojeños 
ya estaban cristianizados y reducidos en varias misiones, uno de los padres de la 
misión San Javier, en la corriente media del río Mamoré, emprendió varios viajes 
hacia el norte para conocer nuevas naciones de infieles y sembrar la fe católica. 



45la tierra del paititi y el lago rogoaguado

Sus viajes los describe el Padre Provincial de la Compañía de Jesús de aquel en-
tonces, Diego de Eguiluz:

El año pasado de 1693 salió el Padre á hacer mision por la dilatada provincia de 
los Canisianas, que está, rio abajo hácia el Norte, veinticuatro leguas distante de 
su reduccion adonde pocos meses ántes habian ido de guerra y muerto algunos 
para su sustento, dejando en señal de triunfo las tripas de los difuntos enreda-
das en unas ramas las orillas del rio, donde fuesen vistas de sus enemigos. […] 
Estos Canisianas dieron noticia de mucha gente distante, más abajo del mismo 
rio, enemigos mortales suyos, llamados los Cayubabas, á los cuales no pudo ir á 
visitar // entónces el Padre hasta despues que entraron las aguas, como lo hizo; 
y habiéndolos hallado rebeldes y puestos en armas con las flechas ajustadas á 
sus arcos, se rindieron con las dádivas que el Padre Agustin les hizo de cuchillos, 
chaquiras, y á los principales hachas ó machetes, con lo que quedaron muy con-
tentos, y retornaron alegres con sus pobres comidas de maní, yuca y maiz. La 
gente es muchísima, y sólo en uno de los pueblos hay más dé dos mil almas, y los 
demas tendrán mil ochocientos, poco más ó ménos. El cacique principal de estos 
siete pueblos, era un viejo venerable, con una barba cana y muy larga, llamado 
Paititi, á quien en particular regaló el Padre Agustin, y en retorno le dió un lanzon 
de chonta con una punta de hueso, que tenia en la mano, matizado todo de muy 
vistosas plumas, en señal de amistad; pues para entablarla usan estos bárbaros el 
dar sus armas. Despues de dos dias que gastó el Padre con estos Cayubabas, se 
volvió á su reduccion… (Eguiluz [1696]1884: 33-34)

Continúa: 

A fines del año pasado de 1695, mandó el Padre Pedro Marban, Superior de 
aquella mision, al Padre Agustin Zapata que saliese, como los años antecedentes á 
sus misiones ántes que acabasen las aguas por los buenos efectos que esperaba y 
tenia experimentados… […] En cuanto pudo, prosigió su empresa hasta los Ca-
yubabas á quienes había amistado el año antecedente. Habiendo llegado á ellos le 
dieron más ciertas noticias que la vez pasada de la infinidad de gente que habitaba 
la tierra adentro, y asi prosiguió costeando la misma falda de la serrania de los 
dichos Cayubabas hasta llegar á ver y visitar muchos y muy numerosos pueblos 
de más de quinientas almas cada uno, en otro temple distinto y mejor; y habiendo 
entrado en un pueblo muy grande, puesto en forma, con plaza y calles, halló á 
toda la gente de él junto á la puerta de un templo dedicado al demonio, á quien 
actualmente estaban ofreciendo sacrificios, puestos sus dioses todos en la puerta 
del templo, vestidos muy curiosamente de plumas, con unas mantas vistosas, 
todas labradas, como las que usan de gala los indios de nuestro Perú, y delante de 
ellos muchos cuartos de carne de ciervos, venados, conejos y avestruces puestos 
en sus palanganas con una hoguera de fuego en // el medio, que continuamente 



46 cuatro viajes a la amazonía boliviana46

arden de dia y de noche, y todo el pueblo alrededor del sacrificio. Así que vieron 
entrar al Padre con los indios que le acompañaban, sin desamparar el holocausto, 
mandaron los principales caciques á algunos de sus indios que fuesen á recibir y 
asistir al huésped hasta que acabasen con su funcion. Vinieron despues todos, y el 
Padre procuró agradarlos con variedad de donecillos y en especial al cacique prin-
cipal que le dió un machete y un poco de estaño, á que mostró su agradecimiento 
con la liberalidad de comidas que ellos usan. Y por ser de estraña lengua no les 
pudo hablar el Padre, ni hallar intérprete, y asi le pidió por señas el Padre Agustin, 
un muchacho que le dieron luego con buena voluntad, y se lo llevó para enseñar-
le la lengua moxa, con ánimo de volver á ellos con este intérprete en habiendo 
bastante número de misioneros, y persuadirles los medios de su salvacion. La 
gente es muchísima, dócil y muy obsequiosa tanto que se pueden hacer muchas 
reducciones de á más de diez ó doce mil almas, porque no son tierras anegadizas 
como las que al presente ocupan los Padres, sino muy hermosas y todas capaces 
de sementeras. (Eguiluz [1696]1884: 35-36)

Escribiendo este texto Eguiluz probablemente se basaba en las cartas de Agustín 
Zapata enviadas desde las misiones de Mojos. Varias de ellas, junto con muchos 
otros documentos jesuíticos referentes a Mojos, hasta hace unas décadas se con-
servaban en la Biblioteca Nacional de Lima. Su lista, detalladamente transcrita, 
se encuentra en el catálogo publicado por Vargas Ugarte (1947:192-194). La-
mentablemente, antes de la publicación de este catálogo, en 1943, la mayor parte 
de los manuscritos de la colección de la Biblioteca fue destruida por el incendio. 
Por suerte, una de las cartas que precisamente habla del tema de nuestro estudio, 
había sido publicada en 1906 por Víctor Maurtua en la vasta colección de docu-
mentos “Juicio de límites entre Perú y Bolivia”, de la cual también provienen las 
citas anteriores de Álvarez Maldonado y de Recio de León. Al parecer, los com-
piladores de esta colección por alguna razón tenían un afán particular por los 
textos vinculados con la búsqueda del Paititi. Reproducimos aquí un fragmento 
de esta carta:

Acerca de la población grande que V. R. me dice, donde está el indio llamado 
Paititi, digo que la he visitado en tres años seguidos; está en parages es p (hay un 
blanco), diversos de estos nuestros, de mejor temple, donde se ve (hay un blan-
co) y el terruño es cascajoso, y por mejor beben agua de pozo, y la bebí yo muy 
fres//ca y delgada; en tres leguas de distancia por tierra están cinco poblaciones 
grandes, y la mayor es donde está el dicho Paititi, y me parece habría hasta cuatro 
ó cinco mil almas en esos cinco pueblos, con más modo y aseo, sin comparación, 
que estos todos que hemos visto; diéronme noticias de muchas poblaciones cer-
canas, que no pude ver, porque iva en canoa y ya todo lo demás es muy alto de 
lomerías. […] Yo, en tiempo de aguas, que anda la canoa dos veces más, e andado 



47la tierra del paititi y el lago rogoaguado

ocho días rrío abajo donde está la población del Paititi, y en todo este tiempo 
no hay rrío ninguno que entre en éste, sino rriesitos pequeños. De más á más he 
estado con unos indios que viven cuatro días de camino rrío abajo, que me dicen 
que más abajo de sus pueblos entra un gran rrío en éste, el cual viene del Orien-
te… (Zapata [1695]1906:25-26)

Entre los documentos que conocemos, esta carta constituye para nosotros la 
evidencia más valiosa del origen de la palabra Paititi. Es una información ‘de 
primera mano’ comunicada por el misionero, quien personalmente había cono-
cido al jefe de los cayubabas llamado Paititi y visitó algunas de las poblaciones de 
esta nación. Como vemos, es una sobria descripción geográfica, sin elementos 
fantásticos ni alusiones a fabulosos tesoros. La carta está fechada 8 de mayo 
1695, es decir, fue escrita antes del último viaje de Zapata a la tierra de los Ca-
yubabas, si es que en los datos de Eguiluz antes citados no hay confusión. El 
texto de Eguiluz complementa la carta de Zapata, pero debemos considerarlo 
menos confiable, porque no podemos garantizar la exactitud con que el Padre 
Provincial reproducía los informes del misionero. También es muy probable que 
la correspondencia no se llevara directamente entre Zapata y Eguiluz, sino por 
medio de informes del superior de las misiones de Mojos de aquel entonces. A 
pesar de todo eso, la obra de Eguiluz es indudablemente valiosa como fuente de 
información.

El grupo étnico cauybaba (o cayuvava) al cual pertenecía el jefe Paititi, existe 
actualmente y ocupa los territorios entre el río Mamoré, el lago Rogoaguado y 
el río Yacuma. Su primera mención en las fuentes históricas la debemos no a los 
jesuitas, sino al misionero franciscano Gregorio Bolívar, en 1621. Bolívar, autor 
de una relación, sorprendentemente detallada para su tiempo, sobre el Oriente 
Boliviano, entre otros grupos étnicos incluye a los “Cayabobos”, sin ubicación 
geográfica precisa, pero en vaga relación con la corriente baja del río Beni (Bo-
lívar [1621]1906:221). 

El centro poblado más grande de los cayubabas es Exaltación de la Santa Cruz, 
sobre el río Mamoré, antiguamente misión jesuítica, fundada por el Padre Anto-
nio Garriga en 1704. Además del pueblo de Exaltación, los cayubabas forman 
varias comunidades de menor tamaño. Una de ellas es Coquinal, donde realiza-
mos las investigaciones arqueológicas. El website “Amazonía Boliviana” (www.
amazonia.bo) estima el número de este grupo en 645 personas para el año 2004. 
Sin embargo, pueden existir varios criterios de pertenencia al grupo. La pobla-
ción total del Municipio de Exaltación considerado como territorio cayubaba 



48 cuatro viajes a la amazonía boliviana48

es mucho mayor que la cifra arriba indicada, pero todos los centros poblados 
son mixtos por su composición étnica. Los cayubabas viven ahí junto con los 
movimas, cuyo centro administrativo es Santa Ana de Yacuma, y con los nume-
rosos colonos de diversos orígenes y procedencias. Crece la cantidad de familias 
mixtas. La mayoría de los pobladores de Exaltación y de las comunidades circun-
dantes, quienes se declaran explícitamente como cayubabas, tienen sólo uno de 
los dos apellidos propio de este grupo, mientras el otro generalmente es español, 
movima, quechua o de algún otro origen. 

El idioma cayubaba es aislado, no pertenece a ninguna de las familias lingüísticas 
sudamericanas y no tiene parentesco aparente con ninguna lengua vecina. Hoy 
este idioma se encuentra al borde de la extinción. Todavía viven unas cuatro o 
cinco personas quienes afirman saberlo, pero su manejo, tanto del vocabulario 
como de la morfología, es incompleto. Volveremos a este tema más adelante en 
relación con los trabajos de Harold Key.

Es posible que el vocablo ‘Paititi’ provenga de la lengua cayubaba, aunque parece 
que en las épocas modernas cayó en desuso, porque no figura en el único diccio-
nario existente compuesto por Harold Key en los años 1960 (Key 1975). Sin em-
bargo, los morfemas que podrían haber constituido esta palabra existen y están 
registrados (Key 1967, 1975), pero para reconstruir correctamente la semántica 
de esta palabra se requeriría un estudio lingüístico más detallado.

Volviendo a los textos de Zapata y Eguiluz, sus descripciones geográficas de la 
tierra de los cayubabas resultan bastante realistas. Es cierto que en ese tramo 
Mamoré no recibe afluentes grandes, sino sólo ríos menores. Una gran parte de 
la zona no se inunda en la temporada de lluvias, lo cual la libera de muchas en-
fermedades tropicales. El terreno efectivamente es cascajoso. El cascajo de color 
rojizo es producto de lateritas que se han formado en base a los sedimentos cer-
ca de la superficie, a causa de altas temperaturas. La pureza y el buen sabor del 
agua de los pozos, en comparación con la zona de Trinidad por ejemplo, son co-
nocidos y fueron constatados en la práctica por los miembros de la expedición.

Uno de los detalles enigmáticos en la carta de Zapata es la mención de un lugar 
‘alto de lomerías’ que en el texto de Eguiluz se convierten en ‘serranías’. Según 
nuestros conocimientos acerca de la zona de los cayubabas, sus tierras son llanas, 
sin considerables elevaciones. Pero hay que tomar en cuenta que no se conoce 
con exactitud qué área ocupaba este grupo en los tiempos de su primer contacto 
con los jesuitas, antes de su reducción en la misión de Exaltación. Se sabe que 



49la tierra del paititi y el lago rogoaguado

los Cayubabas ocupaban las orillas del Rogoaguado y de varios afluentes occi-
dentales del río Mamoré, pero queda poco clara la cuestión de sus límites hacia 
el norte y de su presencia en la margen oriental del Mamoré. Por lo tanto, no se 
puede decir con exactitud, qué lugares visitó el Padre Zapata. Está claro que no 
sólo navegó por el río, sino que en algunas oportunidades viajó tierra adentro. 
Podemos suponer que se dirigió hacia el oeste del Mamoré, es decir hacia Rogoa-
guado, porque al parecer en ese territorio, según indican el mapa de las misiones 
(Lámina xxix) y varios otros documentos, se concentraba la mayor parte de la 
población cayubaba de aquel entonces. 

La descripción de pueblos grandes de ‘más de quinientas almas’ ‘con más modo y 
aseo, sin comparación, que estos todos que hemos visto’ dan una idea de una so-
ciedad económicamente próspera y políticamente bien organizada, lo cual podría 
explicar los rumores acerca de la ‘tierra rica’ que, transformados y multiplicados, lle-
garon a los Andes en forma de la fantástica leyenda del fabuloso reino del Paititi.

El comentario de Eguiluz acerca del parecido entre las mantas de los cayuba-
bas y los textiles peruanos queda cuestionable. Hasta ahora no hemos llegado a 
constatar influencias andinas en la cultura material cayubaba y menos que menos 
podemos hablar de una posible presencia Inca en estos parajes. Sin embargo, la 
pregunta queda abierta y, quizás, la falta de tales evidencias se debe simplemente 
a la insuficiencia de los datos recogidos.

Cerca de los inicios del siglo xviii la misma información acerca del jefe cayuba-
ba llamado Paititi es repetida en la ‘Breve noticia de las misiones de Moxos’, do-
cumento atribuido a Diego Francisco Altamirano, aunque sin mayores detalles e 
innovaciones. (Altamirano [1703-1715]1979:222)

Historiografía: Compiladores

Cosme Bueno

Ahora dejaremos las fuentes ‘de primera mano’, en las cuales básicamente se 
apoya nuestro trabajo, y mencionaremos algunas compilaciones cuyos datos y 
opiniones nos parecen válidos. 

En la segunda mitad del siglo xviii, a lo largo de varias décadas, salía impresa 
la famosa serie de las descripciones geográficas de Arzobispados y Obispados 



50 cuatro viajes a la amazonía boliviana50

del Perú que parcialmente fue reeditada más tarde en el siglo XX (Bueno 1951). 
Una de las últimas partes de esta colección, la del año 1771, fue dedicada al 
Obispado de Santa Cruz de la Sierra (Bueno 1759-1776), en cuya jurisdicción 
cabe la región de Mojos. Lamentablemente, en la nueva versión de los años 
1950 esta parte fue obviada, por lo tanto para citarla tuvimos que acudir a la 
primera edición.

La descripción fue preparada pocos años después dela expulsión de los jesuitas 
de las Américas, por lo tanto se refiere a la nueva administración encabezada por 
gobernadores. También menciona con mucha consideración la actividad misio-
nera de la Compañía de Jesús, pero no repara en el hecho de su reciente exilio. 
Es probable que Cosme Bueno haya conocido algunos documentos dejados por 
los jesuitas en Lima y haya usado su información.

Siendo bastante ofensivo y radical en sus apreciaciones de las costumbres de los 
nativos, el autor destaca entre todos los grupos étnicos de Mojos a los Baures y 
a los Cayubabas como a ‘los menos incapaces’. Su referencia a los Cayubabas se 
limita a un solo párrafo, sin embargo proporciona datos interesantes:

Los Cayubábas eran muy parecidos á los Báures. Vivian en pueblos, sujetos á sus 
Capitanes, y reconocían uno superior a todos, á quien llamaban el Paytíti. Y era al 
mismo tiempo el supremo Sacerdote, que reglaba las ceremonias supersticiosas 
de su tal cual religion. Tenían unas mal formadas efigies de sus falsas divinidades, 
aunque reconocían á un primer autor del universo; pues tenían en su idioma voz 
propia para signi[fi]carlo. Temian al Demonio; cuyo nombre en su lengua corres-
ponde á la nuestra el Temible. Entre todas estas naciones sola ésta usaba la Coca 
para sus supersticiones, y bruxerias. Se dedicaban mucho à la labranza; y solo se 
embriagaban à ciertos tiempos. (Bueno 1759-1776)

En primer lugar, hay que notar que Cosme Bueno sabía acerca de la existencia 
del jefe llamado Paititi, dato proveniente de las fuentes jesuíticas. El segundo 
detalle, y el más valioso, es el del uso ritual de la hoja de coca. Este último dato, 
por lo que sabemos, no se repite en ninguna otra obra escrita, ni anterior ni 
posterior. No conocemos el origen de esta información, aunque se puede su-
poner que también provenía de algún documento de los jesuitas, posiblemente 
desaparecido. 

En los llanos de Mojos la coca no se cultiva. Actualmente se conoce y se usa por 
la multiétnica población local gracias a las recientes migraciones de la sierra. Pero 
en la época de las misiones en Mojos tal práctica no existía. El mismo Cosme 



51la tierra del paititi y el lago rogoaguado

Bueno la señala como una excepción. El hecho de haber empleado la hoja de 
coca para ‘supersticiones y bruxerias’ puede significar no sólo un intercambio 
comercial entre los Cayubabas y los Andes Orientales, sino también hablar de 
una influencia cultural andina en este grupo étnico en particular. Sin embargo, 
no tenemos al respecto más datos que esta vaga referencia y no podemos aden-
trarnos en el campo de las especulaciones.

Las menciones de las creencias de los Cayubabas acerca del dios creador y del 
demonio, por razones obvias no merecen mucha atención.

Fernando Rodríguez Tena 

En la época en que en Mojos se fundaron las primeras misiones, había una espe-
cie de competencia por estos territorios entre varias congregaciones. Además de 
los jesuitas, mostraban interés en los llanos de Mojos los franciscanos. Al princi-
pio, cuando Mojos todavía se presentaba como ‘terra incognita’, los misioneros 
franciscanos tomaban con gran entusiasmo y confianza la leyenda del Paititi 
(Ojeda et al. [1677]1906). Pero después de la presencia en la zona de los jesuitas, 
cuando ya se había esfumado la ilusión de los fabulosos reinos e innumerables 
tesoros, los autores franciscanos mostraron un saludable escepticismo y se dedi-
caron a desmentir la ‘noticia rica’ (Rodríguez Tena [1780]2004; Armentia 1905).

Quisiéramos dedicar un párrafo especial a Fernando Rodríguez Tena, autor de 
extensísimas compilaciones históricas, varias de las cuales se encuentran en for-
ma de manuscritos inéditos en el Archivo Histórico de Límites en Lima (Minis-
terio de Relaciones Exteriores 2003:16). Su ‘Crónica de las Misiones Francis-
canas del Perú’ fue editada recientemente en la serie ‘Documenta Amazonica’ 
(Rodríguez Tena [1780]2004).

La obra de Rodríguez Tena, un tanto caótica y reiterativa, reúne una gran canti-
dad de publicaciones y documentos anteriores, citando muchos de ellos al pie de 
la letra, lo cual convierte este texto en un compendio historiográfico sumamente 
útil. En el último capítulo titulado ‘Rey fingido en la montaña de Andes’ el autor 
expresamente cuestiona la tentadora leyenda:

Con todo, empero aún no faltan fidelísimos vasallos de el señor Emperador de 
el Paytiti, que nada creen, aunque reconocen que el tiempo a dado a conocer ser 
todo una pura fantasía, fomentada por fines particulares de utilidades propias. 
(Rodríguez Tena [1780]2004:577).



52 cuatro viajes a la amazonía boliviana52

Sin embargo, Rodríguez Tena conocía el pasaje de Cosme Bueno acerca de los 
Cayubabas y su jefe Paititi y lo transcribió en su libro dos veces (Rodríguez Tena 
[1780]2004:535 y 577-578). Rechazando las versiones utópicas de la leyenda, 
reconoce la existencia del cacique Paititi como un hecho histórico:

De aquí tenemos entendido haver salido la vos de gran Paititi, que se originó de 
este capitán general, sumo sacerdote // de la nación de indios Cayubabas. (Ro-
dríguez Tena [1780]2004:578).

De esta manera, los datos proporcionados inicialmente por Zapata y Eguiluz 
sobre los cayubabas y su jefe Paititi no cayeron en el olvido. Los citan también 
otros autores, como, por ejemplo, D’Orbigny (1944), quien leyó el texto de Egui-
luz en la primera edición del 1696 y lo usó ampliamente para fundamentar sus 
capítulos históricos (D’Orbigny [1835-1847] 2002).

Julián Bovo de Rivello

En 1848 fue impreso un libro muy curioso escrito por otro religioso, Padre Julián 
Bovo de Rivello, titulado “Brillante Porvenir del Cusco”. Nunca hemos tenido 
la oportunidad de ver un original de esta publicación, lo hemos conocido en 
fotocopias. A pesar de su extraño título, es una compilación extensa y erudita, 
hecha a base de diversas ediciones antiguas de autores religiosos en su mayoría, 
dedicada casi enteramente al tema de la búsqueda del Paititi en la historia de 
Sudamérica. Las citas reunidas sirven al autor como argumentación para soste-
ner un gran proyecto de la exploración y actividad misionera en la región del río 
Madre de Dios. Su fervor en la defensa de esta empresa recuerda la pasión de los 
primeros conquistadores y misioneros.

Bovo de Rivello cita tanto a Eguiluz como a Cosme Bueno y resume sus conclu-
siones en los siguientes párrafos:

Seame aqui permitido suspender por un momento la serie de las otras entradas, para 
dar lugar a una observacion y pequeña disertacion sobre el tan celebrado y buscado 
Imperio del gran Paytiti. Habiendo ya insinuado algo acerca de él, en las anteriores 
páginas, me lisonjeo de producir en las siguientes razones y autoridades, que podran 
hacer revivir su existencia. [...] El antiguo misionero de los Mojos Padre Diego de 
Eguiluz en la relacion de la Mision Apostolica de los Mojos de 1696, hablando de 
la nacion Cayubaba, coloca en sus tierras el gran Paytiti. Esta nación antes de ser 
reducida al Cristianismo, y trasladada a la Misión de la Exaltacion, sobre la orilla 
superior occidental del rio Mamoré, habitaba las riberas septentrionales del Beni, 
algo mas arriba le su confluencia con el Mamoré y el Itenes ò Guaporé, al formar 



53la tierra del paititi y el lago rogoaguado

el caudaloso rio de la Madera. Esta situacion corresponde precisamente con todo 
lo que he espuesto hasta ahora, y con lo que espondré adelante de otras entradas 
de conquistadores y misioneros, á que el Paytiti o tierra de los Musus, yace entre el 
Purus ò Amaru-mayu, y el Beni ya incorporado con el Mamoré. Si debemos creer 
en los materiales de que se ha valido Mr. Brué, para construir su gran Mapa de la 
América Meridional, viene tambien a corroborar mi opinion, el territorio en que 
éste hace habitar a los indios Cayubabas, puesto al Norte de la gran laguna dos Ca-
yubabas, colocada bajo el gr. 10 de latit. austral. Por tanto, aun no se debe tener por 
ficcion, y ser falsa la existencia del imperio del Gran Paytiti, porque el no haberlo 
encontrado en varias épocas en q’ se han emprendido espediciones en diferentes 
rumbos, especialmente al Oriente de la ciudad de la Paz para descubrirlo y con-
quistarlo, ha sido, porque nadie hasta ahora (con exepcion del P. Tomas de Chaves) 
se ha dirijido ò adelantado con constancia hasta su situacion. [...] Por otra parte, yo 
tambien convengo en q’ este Imperio del Paytiti, ò Señorio de los Musus no se ha 
de pretender encontrarle, como lo pintan algunas exageradas relaciones, mas célebre 
que el Imperio de los Medos, Persas y Romanos, poniendo por sus nombres Reyes, 
Reynos, Provincias, Ciudades, tributos de oro y plata, gente de armas, coronaciones 
de Emperadores, Reyes&.: Yo lo supongo existir (apoyado en los muchos datos que 
espuse y espondré), pero gobernado por un gran Cacique ò Capitan, con leyes, usos, 
costumbres, idolatria, artes y demas tratos muy poco alterados que recibieron de los 
Incas, que se quedaron entre ellos, desde la memorable expedición por el Amaru-
mayu. Haganme constar y ver los que niegan absolutamente y con tono magistral 
la existencia del gran Paytiti, que alguna espedicion de investigadores haya llegado 
mas al Norte del 10 gr. de latit. Austral, y entre los 67 de longitud Oveste de Paris, y 
entonces cederé de mi opinión. (Bovo de Rivello 1848:31-32)

En su afán de llamar atención a la región de Madre de Dios, el apasionado re-
ligioso localiza la laguna de los Cayubabas, y por lo tanto las tierras del Paititi, 
demasiado lejos hacia el norte, en lo que es hoy el estado de Acre en Brasil:

En fin, de todo lo dicho en esta corta disertación, creo que puede deducirse con 
franqueza, que él aun existente Paititi, no debe ser buscado al oriente de la Ciu-
dad de La Paz y Cochabamba, ni en toda la region de los Mojos situada al Norte 
de estas dos Ciudades y de Santa Cruz de la Sierra; sino fuera de este inmenso 
circulo, al Norte de los Mojos y del Rio Beni confluente del Madeira... (Bovo de 
Rivello 1848:31-32)

Nicolás Armentia

En 1905 otro religioso franciscano, Nicolás Armentia, publicó su “Descripción 
del Territorio de las Misiones Franciscanas de Apolobamba”, un compendio 



54 cuatro viajes a la amazonía boliviana54

bien estructurado, donde también dedica unos extensos capítulos a las expe-
diciones, tanto misioneras como militares, hacia el oriente, citando o relatando 
muchos de los textos anteriormente analizados. En su último capítulo “El Paititi 
ó el Dorado” Armentia, de una manera bastante lógica y fundamentada, expone 
sus conclusiones sobre el origen de la famosa leyenda:

No se puede pues considerar á Bohórquez, Gil Negrete, Saavedra ni Salazar 
como inventores de esta que yo no se si llamar fábula ó historia. No me atrevo á 
llamarla fábula, por cuanto hubo // un Capitán de los Cayuvabas, de este nom-
bre y sabido es que los Cayuvabas, residían al rededor y en las inmediaciones del 
lago Rogoaguado, ó Rojoaguado, donde en el año 1843 descubrió don Agustín 
Palacios vestigios claros de las trincheras que tenían para defenderse de los demás 
bárbaros. Esto consta de varias cartas de los Padres misioneros de la Compañía, 
que fueron los que conquistaron á los Cyuvabas, y los reunieron en el Plueblo de 
Exaltación. Tampoco puedo llamarla historia, por cuanto si bien hay un pequeño 
fondo de verdad, ha sido revestido con tantas circunstancias fabulosas que han 
oscurecido por completo ese pequeño fondo de verdad. Un gran río, aseguraban, 
entraba en la gran Laguna del Paititi; y unos hacen de ella salir un gran río, y otros 
dos, el río que hacían entrar en la laguna, era el Beni ó el Diabeni... (Armentia 
1905:232-233)

Y luego:

Con esto creemos queda aclarado lo que hay de verdadero y lo que hay de fabu-
loso en las historias y relaciones del gran Paititi. De lo dicho hasta aquí se sigue 
que el río del Paititi, no puede ser otro que el Beni, (Diabeni); las misiones del 
Paititi, no son otras que las misiones de Mojos, separadas de las de Apolobamba 
por el Beni. Finalmente, el Territorio del Paititi, es verdaderamente el territorio 
comprendido en el triángulo formado por los ríos Beni, Mamoré y Yacuma (Ar-
mentia 1905:237)

Esta es la opinión de Armentia, con la cual, a grandes rasgos, estamos de acuer-
do. De todos los compiladores es, probablemente, el más informado. Conoció 
casi todos los textos antes citados de sus publicaciones anteriores, incluyendo 
el poco difundido trabajo de Bovo de Rivello, a quien erróneamente atribuye la 
autoría del breve párrafo de Cosme Bueno sobre los Cayubabas. Además, hace 
referencia a los documentos jesuíticos inéditos:

Fuera de gran número de cartas de los misioneros de la Compañía, tenemos al-
gunos Mapas, formados por los mismos misioneros del territorio comprendido 
entre los ríos Beni, Mamoré y Yacuma; que vienen á formar un triángulo; con el 



55la tierra del paititi y el lago rogoaguado

título de “Misiones del Gran Paititi;” estos mapas se remontan hasta 1700 y 1711; 
desde entonces dichas misiones fueron conocidas únicamente con el nombre de 
“Misiones de Mojos.” (Armentia 1905:236)

Aparentemente, los rastros de muchos de estos documentos, a los cuales refiere 
Armentia, se pierden posteriormente, después del incendio de la Biblioteca Na-
cional en 1943.

Nicolás Armentia, hasta donde sabemos ahora, es el primer autor que asocia 
directamente la leyenda del Paititi con el lago Rogoaguado, mencionando este úl-
timo bajo su nombre actual. Rogoaguado había sido mencionado anteriormente 
por Rodríguez Tena ([1780]2004:74), pero sin relación alguna con los datos acer-
ca de los Cayubabas y su jefe Paititi.

Historiografía: exploraciones de José Agustín Palacios

Más o menos alrededor de la fecha en que el Padre Julián Bovo de Rivello pre-
paraba para la impresión su “Brillante Porvenir del Cusco”, el lugar en cuestión, 
el lago Rogoaguado, fue visitado por el destacado explorador boliviano José 
Agustín Palacios. Este episodio se menciona en una de las citas anteriores de 
Armentia, con un pequeño error de fecha: el viaje fue realizado en 1845 y no en 
1843, como dice el franciscano. Por la singularidad de este testimonio, reprodu-
cimos aquí su mayor parte:

Deseoso el Supremo Gobierno de saber si el gran Lago Rogo-aguado tenía co-
municación con el Beni, o si procedía de él, para facilitar su navegación por el 
Mamoré, me ordenó que lo reconociera, con cuyo motivo mandé construir un 
bote y emprendí la marcha. 

La principié del pueblo de Exaltación que es el más inmediato, con rumbo o. e. 
n. o. e., cinco leguas hasta la estancia de La Cruz, habiendo pasado media legua 
antes el río Iruyané, que corre a n. e., abundante de agua y capaz de ser navega-
do, ignorándose su procedencia que se supone del Beni, o de algunos curiches o 
pantanos de los campos de Reyes. En la estancia hay un cerro chato, cuya altura 
es de 300 varas, y su base cuádrupla. Está formado de sorochi blanco criadero 
de oro, y constantemente está cubierto de pajonal y montaña, entre la que se 
encuentra el árbol que produce la goma elástica. 



56 cuatro viajes a la amazonía boliviana56

De allí continué la marcha al oe. un cuarto noe. hasta la estancia denominada 
San Carlos, que dista ocho leguas de la anterior y que está situada entre varios 
curiches con alturas, cuyos buenos pastos mantienen abundante ganado. Con-
tinuando la marcha al noe. y después de haber caminado tres leguas, encontré 
la laguna Ibachuna o del Viento, que tendrá la extensión de cuatro leguas de 
latitud y ocho de longitud de N. a S. y cuyo desagüe camina por entre curiches, 
hasta el lago Rogo-aguado. Seguí dirigiéndome al no. un cuarto N. dos leguas, 
cambiando al oe. tres leguas, al no. dos leguas, y al O otras dos, por terrenos 
más bajos hasta el gran lago Rogo-aguado conocido también con el nombre 
// de Domú a cuya orilla existen aún vestigios de la antigua población de los 
Cayubabas, que forman hoy el pueblo de Exaltación, con una zanja o foso en 
su circunferencia para precaverse sin duda de las incursiones de los Chacobos, 
Caripunas o Pacaguaras.

No encontrando concluido allí el bote con que contaba, me embarqué en una 
canoa pequeña, dirigiéndome a las dos islas del centro, que distan una legua, y que 
están cubiertas de bosques impenetrables, cuyo piso es algo superior al lago, no 
pasando de una vara el fondo de éste en esa parte. (Palacios 1944:22-23)

Los hitos geográficos que describe Palacios son hoy, después de un siglo y medio, 
perfectamente reconocibles. Ya mencionamos el pueblo de Exaltación, principal 
centro poblado de los cayubabas. La estancia de La Cruz o, por otro nombre, 
El Cerro de la Cruz, existe todavía. La estancia San Carlos actualmente es una 
comunidad con el mismo nombre situada al borde de una gran isla de bosque ha-
cia el sudeste del lago Rogoaguado. En ambos lugares se hallan evidencias de la 
presencia de asentamientos prehispánicos (véase Walker 1999 y 2004, el capítulo 
2 de este libro y los apuntes a continuación sobre prospecciones arqueológicas 
del 2006). 

La laguna Ibachuna, que hoy se conoce bajo el nombre Guachuna o Huachuna, 
es una del grupo de las lagunas menores, ubicadas al sur y al este del Rogoa-
guado: la Guachuna es la más oriental de ellas y la más cercana a San Carlos, le 
siguen hacia el oeste la Porfía, la Encerrada y la Fortuna (Lámina xxxii). Lo que 
tomó Palacios por el desagüe de la laguna Ibachuna, es, probablemente, la boca 
del río Tapado, en el cual tenemos un interés especial. Es muy probable que 
exista una conexión entre esta laguna y el Tapado, porque toda la zona está llena 
de pantanos. Sin embargo, el curso principal del río viene desde el Norte. El Río 
Tapado realmente desagua en el Rogoaguado. Su boca también fue explorada 
por Palacios durante su recorrido por el lago: “…Reconocí la boca del arroyo de 
Ibachuna con grandes curiches” (Palacios 1944:24).



57la tierra del paititi y el lago rogoaguado

Obviamente, el dato más importante para nosotros es la mención de la zanja que 
Palacios correctamente atribuye a la población prehispánica. Lo más probable es 
que se trate de las mismas construcciones de tierra que tuvimos la oportunidad 
de observar al sur de la comunidad de Coquinal en la prospección del año 2005 
(ver capítulo 2) y en este último viaje. No hemos realizado mediciones, ni algún 
otro tipo de registro detallado, por las grandes extensiones del sitio y por la tu-
pida vegetación que lo cubre. El testimonio de Palacios es la primera referencia 
arqueológica sobre el lago Rogoaguado. El otro nombre del lago -“Domú”- que 
menciona el explorador nos es totalmente desconocido. Actualmente no se usa 
ni se conoce.

Las dos islas que visitó Palacios deben de ser Tesoro y Yomomal que se encuen-
tran al frente de Coquinal. En la isla con el sugestivo nombre de “Tesoro” fue 
encontrado material arqueológico, tanto en la temporada del 2005 como en la del 
2006 (ver capítulo 2). La isla Yomomal, que está más alejada de la orilla del lago, 
es pequeña, pantanosa e inhabitable.

Historiografía: investigaciones recientes

Por las razones de las cuales hemos hablado en la introducción, no hay muchos 
estudios académicos recientes que enfoquen seriamente el problema de las raíces 
de la leyenda del Paititi, pero en el transcurso del siglo xx aparecieron muchos 
trabajos históricos que tocan de una u otra manera el tema del Paititi, sea en el 
contexto de la conquista del Oriente de Bolivia o como parte de los mitos de la 
época colonial. Sus comentarios contienen mayor o menor cantidad de detalles 
y muestran diversos matices de actitud crítica hacia las fuentes (Gandía 1929; 
Bayle 1930; Chávez Suárez 1944 y 1987; Sanabria Fernández 1958; Finot 1978; 
Block 1980; Gil 1989). Sin embargo, las publicaciones más relevantes para nues-
tra investigación pertenecen no solamente al ámbito de la historia, sino también a 
varios otros campos, tales como la arqueología, la antropología y la lingüística.

En 1966 se publicó la obra fundamental sobre la región de Mojos por el investi-
gador norteamericano William Denevan (Denevan 1966), libro que reúne de una 
manera organizada tanto los datos históricos y antropológicos, como la incipien-
te información arqueológica. El libro refleja la situación de los estudios acerca de 
la zona en aquel momento: la historia ya estaba relativamente avanzada mientras 
la arqueología se encontraba en la etapa de sus primeros pasos. Un mérito adi-
cional de este trabajo consiste en el hecho de que el autor no se limitó a la labor 



58 cuatro viajes a la amazonía boliviana58

de gabinete, sino viajó personalmente a Mojos para hacer estudios de campo. 
Pasó más de diez años antes de que el libro de Denevan fuera dado a conocer 
al público hispanohablante en su versión castellana (Denevan 1980). Entre los 
resúmenes etnohistóricos y antropológicos sobre los diversos grupos étnicos de 
Mojos, Denevan tiene un capítulo sobre los cayubabas (Denevan 1980:88-90). El 
texto es breve, pero sumamente informativo. El autor conocía tanto las fuentes 
jesuíticas como los escritos de D’Orbigny y Armentia y, además, constató la pre-
sencia de campos elevados y otras construcciones de tierra en la supuesta zona 
de la antigua ocupación de los cayubabas. A base de estos datos, concluyó que 
los rumores acerca del Paititi probablemente se habían originado en este lugar.

En los mismos años 1960, cuando estuvo Denevan en Mojos, entre los cayuba-
bas de Exaltación trabajaba otro científico estadounidense, Harold Key. Key era 
lingüista, partícipe de la sucursal boliviana del Instituto Lingüístico de Verano, 
y realizó un registro de la gramática y del vocabulario de la lengua cayubaba en 
el momento preciso en que ya estaba a punto de desaparecer (Key 1961, 1963, 
1963, 1967, 1974, 1975). En 1963 Key contó tan sólo seis personas que hablaban 
este idioma fluidamente (Key 1974: iii). Era el único esfuerzo consistente por 
conservar la información sobre esta lengua, hoy prácticamente extinta, aunque 
existe un breve estudio anterior por Créqui-Montfort y Rivet (1914, 1921). Lo 
que ha hecho Key en el campo lingüístico no tiene relación directa con nuestro 
tema, pero sus publicaciones serían fundamentales para la reconstrucción de 
la hipotética semántica de la palabra “Paititi”, así como para la identificación e 
interpretación de la toponimia local.

Entre los trabajos históricos cabe destacar el libro del historiador argentino Ro-
berto Levillier “El Paititi, El Dorado y las Amazonas” (1976). Es casi el único 
entre los autores académicos que persigue el mismo objetivo que nosotros, el 
de encontrar la realidad histórica y geográfica tras el controversial y provocador 
cuento dorado. En sus conclusiones acerca de la posible ubicación de la tie-
rra del Paititi, Levillier se apoya básicamente en la relación de Diego Felipe de 
Alcaya y en los informes de los expedicionarios de Diego Solís Holguín reuni-
dos por Juan de Lizarazu (Lizarazu [1636-1638]1906). Estos textos claramente 
apuntan hacia la Sierra de Paresis como el supuesto Paititi, lo cual determinó la 
opinión de Levillier. En nuestro artículo del año 2003 nos dejamos llevar por 
esta interpretación, pero ahora, como ya he dicho, la tuvimos que reconsiderar. 
Aparentemente, Levillier no tomó en cuenta los textos de los misioneros jesui-
tas previamente citados y algunas otras fuentes que podrían haber cambiado su 
punto de vista. 



59la tierra del paititi y el lago rogoaguado

Por el contraste con el trabajo de Levillier, nos gustaría mencionar otro estudio 
histórico, más reciente, donde se analizan documentos escritos sobre el Paititi. 
Es el libro de otra especialista argentina, Ana María Lorandi, quien pertenece a 
una nueva generación de historiadores, representando otro paradigma analítico 
y otra actitud hacia las fuentes. Nos referimos al estudio de Lorandi titulado “De 
quimeras, rebeliones y utopías” (Lorandi 1997) dedicado al notorio y escanda-
loso personaje del siglo xvii, el “falso inca” Pedro Bohorques, quien alborotó 
la sociedad virreinal con sus declaraciones sobre el supuesto descubrimiento 
de la tierra del Paititi. Anticipando la biografía de Bohórquez, Lorandi dedica 
un capítulo bastante extenso a la recopilación de textos sobre el Paititi y a co-
mentarios acerca de ellos. La autora cita varios de los documentos que hemos 
analizado antes, pero lo hace tan solo para recrear el pensamiento utópico de la 
época, negándole la base histórica y geográfica real. De este modo, el Paititi que-
da definitivamente encerrado en el ámbito de lo imaginario, lo cual, no obstante, 
responde a los objetivos que propone la autora en su estudio. Un merito especial 
de este trabajo son las citas mismas de las fuentes, muchas de las cuales están 
reproducidas en base a los manuscritos originales y no a partir de publicaciones 
anteriores a menudo no muy exactas en sus transcripciones.

Uno de los pocos historiadores que han tratado de ubicar el Paititi en la geografía 
real sudamericana, es el investigador finlandés Martti Pärssinen. En su extenso 
trabajo “Tawantinsuyu” (Pärssinen), él identifica el río Paititi con el Mamoré o 
con el Madera y en el mapa Nº7, de la región del Antisuyu (p.105), localiza el 
Paititi en la corriente baja del Mamoré, cerca de su confluencia con el Beni. Al 
parecer, Pärssinen no se interesó por los documentos jesuíticos sobre Mojos, a 
juzgar por la ausencia de referencias en su bibliografía, tanto al texto de Eguiluz 
como al de Zapata. Aparentemente, desde su perspectiva el tema del Paititi es, 
en primer término, el problema de la expansión inca hacia el este. Sus estudios 
de los últimos años han sido vinculados con el sitio arqueológico Las Piedras, en 
las cercanías de Riberalta (confluencia del Beni con el Madre de Dios) que, según 
su hipótesis, es una fortificación Inca (Siiriäinen y Pärssinen 2001; Pärssinen y 
Siiriäinen 2003). Al ser comprobada esta suposición, Las Piedras se convertiría 
en el punto más lejano de la presencia Inca en el oriente.

Hasta aquí prácticamente no hemos tocado el tema de las publicaciones arqueo-
lógicas, con excepción del breve comentario en relación con el libro de Denevan. 
Desde los años 1960, cuando se escribía este libro, hasta hoy, en Mojos se ha 
desarrollado una buena cantidad de proyectos de campo de diversa magnitud. 
Entre las respectivas publicaciones quisiéramos destacar las de los argentinos 



60 cuatro viajes a la amazonía boliviana60

Bernardo Dougherty y Horacio Calandra, del norteamericano Clark Erickson 
y del alemán Heiko Prümers (este último proyecto se sigue realizando actual-
mente en las cercanías de Trinidad). Sin embargo, a pesar de varias décadas de 
acumulación de datos y de algunos estudios analíticos sobre temáticas y zonas 
específicas, la arqueología de Mojos se parece a una extensa manta cosida de 
parches. Entre los diversos proyectos no hay mucha vinculación y a veces los in-
vestigadores, realizando su trabajo, desconocen datos valiosos obtenidos por sus 
antecesores. Se siente la falta y la necesidad de un trabajo general que resumiera 
los resultados obtenidos hasta hoy y construyera un cuadro general cronológico 
y geográfico de las culturas arqueológicas mojeñas.

Antes de nuestro proyecto del 2006, en las inmediaciones del lago Rogoaguado 
no se han realizado excavaciones. Sin embargo, hace pocos años el arqueólogo 
estadounidense John Hamilton Walker llevó a cabo el proyecto de su tesis docto-
ral en la zona bastante cercana a las orillas de los ríos Omi e Iruyañez, los cuales 
caben dentro del antiguo territorio de los cayubabas (Walker 1999, 2004). Dado 
que estas investigaciones eran prácticamente las únicas realizadas en la zona de 
nuestro interés directo, sus resultados adquieren para nosotros una especial im-
portancia. 

En su especialización y sus objetivos, Walker sigue la línea de estudios trazada 
por William Denevan (1970, 1982, 2001) y Clark Erickson (Balée and Erickson 
2006 y otros), orientada hacia los patrones agrícolas, los sistemas de subsistencia 
y la ecología prehispánica. El punto de interés de Walker son los campos de 
camellones en las cercanías del Omi y el Iruyáñez y los sitios de ocupación 
vinculados a ellos. Su objetivo es determinar en qué épocas se cultivaban los 
camellones, qué población podían sostener, cuándo y por qué razones fueron 
abandonados. Sus conclusiones se basan mayormente en los resultados obtenidos 
en dos sitios de ocupación: San Juan y El Cerro (este último lo mencionamos en 
relación con el informe de José Agustín Palacios). Las fechas radiocarbónicas de 
San Juan indican que el sitio fue poblado en los siglos v-vi d.c. La ocupación 
de El Cerro es mucho más tardía y corresponde al siglo xv d.c. Para este último 
sitio, a base de la cantidad de depósitos culturales, Walker calcula un número de 
población bastante elevado, de entre 1800 y 2000 personas. Esta cifra, señala el 
autor, concuerda con los datos acerca del numero de habitantes en los pueblos 
cayubabas que proporcionan Eguiluz y Zapata, aunque no hay evidencias directas 
de que El Cerro seguía poblado en la época del contacto de los cayubabas con 
los jesuitas, es decir en el siglo xvii. Tal concentración de población, según 
Walker, se hizo posible gracias a la agricultura intensiva de los camellones que 



61la tierra del paititi y el lago rogoaguado

cayeron en desuso con el cambio en la organización social y la introducción de 
nuevas tecnologías agrícolas a causa de la colonización jesuítica. Los trabajos 
de Walker no sólo nos dan puntos de apoyo en la cronología arqueológica de la 
zona, sino también proporcionan un amplio espectro de datos para comparación 
con los resultados de nuestro trabajo, por ejemplo en lo que refiere a la cerámica, 
como se verá a continuación.

Río Tapado: una posible antigua vía fluval

Volveremos al inicio de nuestro trabajo, a los primeros textos que mencionan la 
laguna del Paititi. Llama la atención un detalle importante: muchas fuentes, entre 
ellos Maldonado y Recio de León, hablan de un río por el cual se llega a la laguna 
y que luego sale de la laguna rumbo al norte y/o este. Como sabemos, en la geo-
grafía actual no existe una vía fluvial activa que comunique el lago Rogoaguado 
con alguno de los ríos grandes de la región. Sin embargo, queda la posibilidad de 
que tal vía haya existido en el pasado.

En el mapa de las misiones jesuíticas del siglo xviii, al cual ya nos referimos 
antes (Lámina xxix), no está señalado ningún río que entre o salga del Rogoa-
guado. Sin embargo, en el mapa del primer gobernador de Mojos, Antonio Ay-
merich, que data del año 1764 (Lámina xxx), con sorpresa descubrimos cinco 
ríos conectados con este lago. Uno de ellos es el brazo corto del río Beni, que 
entra en el Rogoaguado desde el oeste, otro es un tal río Exaltación que sale del 
lago al este y corre hacia el Mamoré. Los tres ríos restantes salen del lago al lado 
norte y tienen un destino indefinido, porque sus desembocaduras caen fuera de 
los límites del mapa. Dos de estos ríos llevan el mismo nombre ‘Yata’, el tercero 
se llama ‘Tamataquibo’. Existe otro mapa, posterior al de Aymerich y probable-
mente basado en él (Lámina xxxi), en el cual ningún río entra en el Rogoaguado, 
pero hay dos ríos que salen de él, de una manera parecida a la del mapa anterior. 
Sus nombres son ‘Yata’ y ‘Tumaiaquiuo’, siendo este último, aparentemente, una 
distorsión de ‘Tamataquibo’ de Aymerich. Los originales de ambos mapas se 
encuentran en el Archivo General de Indias. Sus fotos digitales nos fueron ama-
blemente proporcionadas por el Sr. Joseph Barba.

¿Cuál sería la explicación de la existencia de estos ríos efímeros que aparecen y 
desaparecen en los mapas? Debemos tomar en cuenta que todos los mapas de 
Mojos anteriores al siglo xix al menos parcialmente se componían a base de 
informaciones orales de diversas procedencias, lo cual, obviamente, generaba 



62 cuatro viajes a la amazonía boliviana62

múltiples errores y confusiones. Sabemos que todavía hacia mediados del siglo 
xix la situación hidrográfica alrededor del Rogoaguado estaba poco clara, por-
que José Agustín Palacios fue enviado ahí por el gobierno boliviano para confir-
mar o negar la supuesta comunicación entre el lago y el río Beni, lo cual significa 
que circulaban rumores acerca de tal comunicación (véase arriba el informe de 
Palacios). Se presumía, y con mucha razón, que el lago debía de alimentarse de 
alguna fuente y tener un desagüe.

En las imágenes satelitales actuales se ve claramente un lecho fluvial bastante 
ancho que desemboca en el lago Rogoaguado desde el lado sudeste, entre la 
laguna Porfía y la Encerrada. El curso de este río es bastante largo, viene desde 
el sudoeste y corre a lo largo de cientos de kilómetros a través de las pampas y 
bajíos pantanosos. Su comienzo se pierde entre pantanos y antiguos meandros 
fluviales aproximadamente al este del lago Rogagua. En muchos mapas geográ-
ficos generales este río simplemente no figura, sin embargo en los mapas del 
Instituto Geográfico Militar de Bolivia de la escala 1:100,000 lo encontramos 
trazado con bastante exactitud bajo el nombre ‘río Tapado’.

El nombre de este río y su ausencia en muchos mapas se explicó cuando en el 
2006 tuvimos la oportunidad de observarlo en vivo en cinco diferentes puntos 
a lo largo de su curso. A pesar de su considerable ancho, que varía entre los 80 
y los 130 metros aproximadamente, su lecho está casi por completo cubierto 
de sedimentos y su caudal es bastante reducido en relación con su anchura. 
El río está convertido prácticamente en un pantano. En muchos lugares los 
pobladores locales lo llaman ‘curichi’ (pantano). En dos oportunidades lo he-
mos cruzado a pie, con el agua llegando a la altura máxima de 50 cm. (cabe 
mencionar que fue en temporada seca). En otra oportunidad, frente al pues-
to ‘Nuevo Paraíso’, lo cruzamos en canoa, donde pobladores locales cavaron 
en los sedimentos un angosto canal transversal de 1 metro de profundidad 
aproximadamente, para facilitar la comunicación entre las dos orillas. Casi a 
todo su largo el río Tapado tiene aspecto de un prado pantanoso, con la super-
ficie cubierta de pasto alto y arbustos bajos (Lámina xxi: 1). En la zona de su 
desembocadura en el lago, el río tiene un aspecto un tanto diferente: en medio 
de su lecho crecen árboles, mayormente palmeras, pero entre ellas se perciben 
zonas de agua limpia de vegetación. En ambas orillas crece un extenso ‘bosque 
de galería’, típico para las zonas ribereñas de Mojos. No hemos podido obser-
var este río en la época de lluvias, pero los pobladores locales nos comentaron 
que durante varios meses del año su caudal se incrementa, aunque nunca llega 
al punto de permitir la navegación.



63la tierra del paititi y el lago rogoaguado

La fuente del Tapado no está totalmente clara. Como ya dijimos, la continuidad 
de su lecho se interrumpe en la zona del lago Rogagua. No obstante, obser-
vamos unos tramos de lechos de aspecto muy parecido al norte y al oeste del 
pueblo de Reyes, es decir en las cercanías del río Beni. Puede ser que ellos antes 
hayan constituido partes del mismo río y hasta hoy estén comunicados entre sí 
a través de unas zonas pantanosas con corrientes dispersas. Es casi seguro que 
estos antiguos meandros se alimenten desde el curso principal del río Beni. De 
este modo, el río Tapado sería un brazo secundario del Beni. 

El ancho del lecho del río Tapado y su continuidad en la mayor parte de su curso 
hacen pensar que en el pasado este río posiblemente tenía mucho mayor profun-
didad y era navegable. Su antigua conexión con el Beni se ubicaría hacia el oeste 
del pueblo de Reyes, cerca del actual Rurrenabaque. Con tiempo, la acumulación 
de sedimentos cerró el paso del agua hacia el este y casi todo el caudal de este 
brazo se revirtió hacia el curso principal del Beni, dejando correr una mínima 
parte por el lecho del Tapado. Curiosamente, en Rurrenabaque y San Buenaven-
tura hemos escuchado de varios pobladores Tacanas que “antes el río Beni corría 
por el otro lado, por Reyes”, lo cual coincide con el supuesto antiguo curso del 
río Tapado que pasaría cerca de Reyes. Pero esta tradición también puede ser 
producto de una confusión histórica: la misión de Reyes inicialmente fue funda-
da en otro lugar, directamente sobre la orilla del Beni y luego fue trasladada al 
sitio donde se encuentra hoy.

La inestabilidad de los cursos fluviales es un fenómeno bastante común en el cam-
biante paisaje del Beni. La dinámica de sedimentos en la zona es sumamente ve-
loz y muy a menudo causa desvíos de las corrientes. Generalmente esos cambios 
son de una escala relativamente pequeña y se limitan al cerramiento de meandros 
antiguos y aparición de los nuevos. Por ejemplo, durante nuestra estadía en la co-
munidad Tacana de San Marcos sobre la parte media del río Beni, nos comentaron 
los pobladores que hace varias décadas la comunidad tuvo que ser trasladada for-
zosamente a un nuevo sitio, porque el río había socavado la orilla en donde se en-
contraba antes. La mayoría de los grandes ríos de Mojos están rodeados de lagunas 
en forma de medialuna que se originan de los antiguos meandros de la corriente 
fluvial. Sin embargo, en el caso del río Tapado, el cambio sería de una escala mucho 
mayor que un simple ligero desvío del curso. Sólo un detallado estudio geológico 
podría confirmar si nuestra suposición es válida o no.

Hasta ahora hemos hablado de la posibilidad de la existencia de un río nave-
gable que haya comunicado en la antigüedad el río Beni con el Rogoaguado. 



64 cuatro viajes a la amazonía boliviana64

Nos queda por examinar la cuestión del río o los ríos que desaguaban el lago. 
Actualmente, el Rogoaguado tiene un desagüe por el lado norte conocido como 
el Arroyo Negro. Este arroyo, más abajo del Rogoaguado, recoge aguas de varias 
otras lagunas ubicadas inmediatamente hacia el norte y desemboca en el río Yata, 
afluente del Mamoré. Este arroyo es mencionado por Palacios en su informe 
bajo el nombre de río Prieto: 

Al E. se encuentra otra laguna pequeña denominada Puaja, cuyas aguas reunidas 
con las del Rogo-aguado y Yapocha, forman el río Yata-chico o río Prieto que 
concluye [confluye] con el Mamoré. (Palacios 1944:24)

Los pobladores de la comunidad de Coquinal afirman que hasta hace poco el 
arroyo Negro era navegable en canoa y se podía llegar a través de él a Yata y luego 
al Mamoré, pero recientemente la boca del arroyo en su confluencia con el Yata 
se cerró para la navegación a causa de la acumulación de sedimentos, es decir del 
mismo proceso que podría haber acabado con la navegación del río Tapado.

Ahora, teniendo en cuenta todos estos datos, volveremos a mirar el mapa de 
Aymerich, recordando que este mapa probablemente se compuso a base de des-
cripciones verbales. El corto brazo del Beni que de desprende hacia el Rogoa-
guado, puede ser una alusión al río Tapado, aunque sumamente acortado. Lo 
más probable es que este río en los tiempos de Aymerich ya estuviera comple-
tamente cerrado para la navegación, lo cual explica su ausencia en otros mapas 
de la época. Mas bien, su presencia en este mapa debe ser considerada como 
un accidente. Es posible que en la época de Aymerich, o en las épocas inme-
diatamente anteriores, de las cuales todavía se guardaban recuerdos, en los años 
muy lluviosos el río se volviera navegable por temporadas, aunque no podemos 
saberlo con certeza.

Los tres ríos que salen del lago en el mapa y corren hacia el norte, serían el arro-
yo Negro y sus otros brazos alternativos que podrían formarse en las tempora-
das de aguas. Si el caudal del río Tapado antes era mayor, probablemente el nivel 
del lago antes era más alto y podía haber existido otra comunicación, más directa 
y cercana, entre el Rogoaguado y el río Yata. Tal vez es por eso que el río Yata 
está marcado en los dos mapas (Láminas xxx y xxxi) saliendo directamente 
del lago.

No sabemos explicar bien la presencia del ‘arroyo Exaltación’ en el mapa de 
Aymerich. Quizás, se refiera a alguna vaga información acerca de la comunica-



65la tierra del paititi y el lago rogoaguado

ción del Rogoaguado con el río Mamoré que en realidad no sería otra que el ya 
comentado arroyo Negro. Pero en aquella época, cuando el curso de este arroyo 
y del río Yata todavía no se conocían bien, los autores del mapa podían haber 
creído que existía otro río que salía del lago y corría hacia el Mamoré.

Sin estudios geológicos detallados del lecho del río Tapado, no podremos siquie-
ra suponer en qué épocas históricas el río pudo haber sido navegable, cuándo 
comenzó a cerrarse, cuánto tiempo pudo haber tomado este proceso y cómo 
exactamente transcurría. Sin embargo, tomando en cuenta los procesos análo-
gos que observamos en la actualidad, entre ellos el proceso del cerramiento de 
la boca del arroyo negro, podríamos pensar que era un cambio lento y gradual, 
posiblemente dado a lo largo de muchas décadas.

Otro factor que debemos considerar es la diferencia entre las formas de nave-
gación arcaicas y modernas y la respectiva diferencia en los conceptos de na-
vegabilidad de vías fluviales. Hoy en el departamento del Beni se navega en 
embarcaciones grandes y pequeñas a motor que requieren corrientes de cierta 
profundidad y ancho. Pero esta práctica no lleva ni cien años. Hasta hace poco 
en la región se navegaba en canoas a remo. Las cargas se trasladaban en unas 
balsas angostas (véase Del Castillo 1929:312-313). Para embarcaciones de ese 
tipo no se requería profundidad mayor que la de un metro. Además, siendo len-
tas y livianas, no corrían tanto peligro en los lugares con cachuelas (rápidos) y en 
los tramos peligrosos podían ser arrastradas por la orilla con relativa facilidad. 
Gracias a eso muchos ríos y arroyos menores que hoy no se consideran nave-
gables, eran transitados en las épocas anteriores. La tradición de navegación en 
canoas a remo todavía persiste en algunas partes del Beni, pero poco a poco va 
desapareciendo. 

Si nuestra hipótesis acerca del río Tapado resultara ser cierta, se aclararía la in-
cógnita acerca de la comunicación fluvial entre el lago Rogoaguado y los grandes 
ríos de la región. Por un lado, se explicaría el texto de Recio de León, según el 
cual se podía acceder a la laguna del Paititi por el agua desde la parte alta del río 
Beni. Por el otro lado, encontraríamos un nuevo sentido en el informe de Mal-
donado, según el cual se podía navegar hacia esa laguna desde el bajo Madre de 
Dios, con la corrección que a la laguna se llegaba no yendo río abajo por el río 
Madera, sino río arriba por el Mamoré y sus afluentes.

Si el río Tapado era la antigua vía fluvial que llevaba hacia las tierras del Paititi, 
se puede suponer que sus orillas hayan sido bastante densamente pobladas en la 



66 cuatro viajes a la amazonía boliviana66

antigüedad y que esa población, al menos en cierto tramo, tenía afinidad cultural 
con los habitantes de los alrededores del Rogoaguado. No nos referimos nece-
sariamente sólo a las épocas recientes y a la población cayubaba. Podría tratarse 
también de períodos anteriores, bastante lejanos, y a grupos étnicos que ocupa-
ban esta zona antes de los cayubabas.

Esta suposición nos hizo ampliar el área de nuestro trabajo de campo y no sólo 
dedicarnos a las prospecciones a las orillas del lago Rogoaguado, sino también 
a recorrer varios puntos de las orillas del río Tapado, desde su desembocadura 
hasta su supuesta corriente alta en las cercanías de Reyes. Los resultados de estas 
prospecciones se presentan a continuación.

Prospecciones Arqueológicas

Todas las prospecciones que describiremos a continuación fueron realizadas en 
la temporada de campo del 2006, en los meses agosto y septiembre. En ninguno 
de los sitios recorridos se hicieron excavaciones. La investigación se limitó a la 
observación, medición, registro y recolección del material superficial, mayor-
mente de fragmentos de cerámica. Este material después de su registro se dejaba 
en el sitio o en custodia de los pobladores locales. 

Comunidad de Nueva Esperanza (lago Rogoaguado)

La comunidad de Nueva Esperanza está ubicada a la orilla noroeste del lago Ro-
goaguado. Decidimos incursionar ahí después de haber escuchado referencias de 
los pobladores de Coquinal acerca de hallazgos de cerámica en sus cercanías.

Nueva Esperanza - Camellones. En las pampas inundables, aproximadamente 
a 3 km. de la comunidad de Nueva Esperanza y a 4 km. de la orilla del lago en di-
rección noroeste, observamos un conjunto de camellones. Claramente visibles son 
tres elevaciones alargadas, de 6 metros de ancho cada una (contando las distancias 
entre los puntos más altos) y de 30 cm. de altura aproximadamente. Su longitud 
no se pudo determinar, porque estaban cubiertos de vegetación. Su relieve se dis-
tingue bien sólo en la parte donde los cruza una trocha. En las cercanías, entre la 
vegetación, puede haber más camellones que estarían ocultos bajo la vegetación.

Se conoce la existencia de amplios campos de camellones agrícolas en la zona, 
pero mayormente se ha prestado atención a sus grandes concentraciones al sur y 



67la tierra del paititi y el lago rogoaguado

al sudeste del lago Rogoaguado (Walker 1999, 2004). Se observan mucho mejor 
desde el aire y en las fotos satelitales que desde la tierra. Su uso agrícola resultó 
completamente desconocido a los pobladores de Nueva Esperanza, quienes los 
llamaban ‘sepulturas de los muertos’.

Nueva Esperanza - Chacos 1. El sitio está marcado por un montículo de con-
torno poco definido de aprox. 20 m. de diámetro y aprox. 1 m. de altura. No ha 
sido posible determinar sus dimensiones exactas, porque en parte está cubierto 
por la vegetación y los cultivos. Está ubicado a unos 100 metros de la orilla del 
lago y a 1 km. hacia el norte de la comunidad, en medio de cultivos de plátanos 
pertenecientes a los pobladores locales, entre el monte bajo. Aparentemente, el 
suelo ha sido fuertemente removido por los agricultores en el proceso de cultivo. 
En la superficie del montículo y alrededores está esparcida una gran cantidad de 
cerámica fragmentada, mayormente sin decoración. Entre los fragmentos en-
contramos uno pintado a un solo lado con líneas paralelas, color marrón rojizo 
sobre fondo crema, y varios fragmentos de superficie plana con estampado de 
estera. Los pobladores declaran haber encontrado en el sitio también material 
óseo y conchas blancas. Estas últimas deben pertenecer a la misma especie acer-
ca de la cual comentamos antes, y provenir de un contexto parecido al de las 
excavaciones del arqueólogo Echevarría en las cercanías de Coquinal, dentro del 
mismo proyecto, y en la boca del río Tapado (véanse los capítulos siguientes del 
presente texto).

Nueva Esperanza - Chacos 2. El sitio tiene características parecidas al anterior 
y está ubicado entre la comunidad y el sitio Chacos 1. El montículo es de un 
tamaño parecido al del anterior, sus medidas exactas también resultaron difíciles 
de apreciar por la espesa vegetación. Por el medio del sitio pasa una trocha que 
usan los pobladores de Nueva Esperanza para llegar a sus campos de cultivo. 
Este terreno también ha sido anteriormente campo de cultivo, por última vez 
había sido cultivado dos años atrás. Los trabajos agrícolas hicieron aparecer en 
la superficie cerámica fragmentada en grandes cantidades que hasta ahora se 
encuentra dispersa en la superficie del montículo y sus alrededores. Entre la gran 
cantidad de cerámica sin decoración encontramos tres fragmentos pintados a un 
solo lado con diversos tonos de rojo sobre crema (Lámina xxv: a-c) y un frag-
mento con decoración acanalada (Lámina xxv: d).

Durante nuestra breve estadía en Nueva Esperanza los pobladores nos mos-
traron un fragmento de cerámica con decoración incisa, diferente de los ob-
servados en los sitios arriba descritos (Lámina xxv: e). Según sus referencias, 



68 cuatro viajes a la amazonía boliviana68

el fragmento también provenía de la zona de campos de cultivo al norte de la 
comunidad, pero no pudieron indicar con exactitud el sitio. 

Recibimos comentarios sobre la presencia de muchos otros montículos con ma-
terial cultural en la zona de sus campos de cultivo que actualmente se encuentran 
bajo barbecho, el acceso a los cuales es difícil por la vegetación del monte bajo.

Comunidad de Piraquinal (lago Rogoaguado)

La comunidad de Piraquinal está ubicada sobre la orilla este del lago Rogoagua-
do, hacia el sur de Coquinal. La visitamos durante nuestro viaje hacia la boca del 
río Tapado.

Piraquinal 1. El sitio está ubicado aprox. a 2 km. de la comunidad hacia el sur, 
a unos 100 metros de la orilla del lago.Fue imposible determinar los límites del 
sitio. A simple vista no se perciben elevaciones del terreno. Su existencia está 
marcada sólo por la presencia de una gran cantidad de cerámica fragmentada es-
parcida por toda la superficie de un campo de cultivo de plátanos que ocupa un 
área de aprox. 100 x 100 metros, en medio del monte bajo que crece a lo largo de 
la orilla del lago. Según los comentarios del dueño de los cultivos, el campo había 
sido trabajado seguidamente desde el año 2004 y la tierra cerca de la superficie, 
junto con los tiestos, había sido removida en numerosas ocasiones. Comenta que 
el primer año la cantidad de cerámica que aparecía en la superficie era mayor, y 
que luego iba desapareciendo poco a poco. Hemos observado esparcidos por el 
campo muchos fragmentos de cerámica en bastante mal estado, ninguno de ellos 
llevaba decoración.

Piraquinal 2. Este sitio, con características semejantes al anterior y cercano a 
él por su ubicación, se localiza en el mismo contexto del monte bajo, a 1.5 km. 
aprox. al sur de la comunidad y a unos 200 m. de la orilla del lago. Otro campo de 
cultivo del mismo dueño, de menor extensión (aprox. 80 x 40 m.) también tiene 
una gran cantidad de tiestos sin decoración esparcidos por toda la superficie y 
redepositados varias veces en el proceso de trabajos agrícolas.

El dueño de ambos campos indicó que él, así como otros pobladores de Piraqui-
nal encontraban ‘loza’ (cerámica) en toda la zona del bosque circundante. De eso 
se podría deducir que, posiblemente, Piraquinal 1 y Piraquinal 2 forman parte 
del mismo sitio de gran extensión, aunque no se puede afirmarlo con certeza sin 
haber realizado unos estudios más detallados.



69la tierra del paititi y el lago rogoaguado

Boca del Río Tapado

El río Tapado, como ya dijimos, desemboca en el lago Rogoaguado desde el lado 
sudeste. En su última parte el río corre en dirección norte casi paralelamente a 
la orilla del lago, formándose entre el río y el lago una franja angosta de tierra de 
menos de un kilómetro de ancho. Esta franja que elegimos para la prospección, 
es un terreno cubierto de bosque de palmeras y otros árboles, pantanoso y hoy 
totalmente deshabitado. Para visitarlo, hicimos un viaje en bote desde Coquinal 
con dos guías de esta comunidad. Hace algunos años se hizo un intento de fun-
dar ahí un ‘puesto’, es decir levantar una o dos construcciones precarias para 
una o varias personas, pero este intento no ha tenido éxito. El puesto se iba a 
llamar ‘Brillante’, de ahí adoptamos el nombre para los sitios encontrados en 
esta zona.

Brillante 1. El sitio ubicado a unos 400 m. de la orilla del lago y a unos 300 
m. del río Tapado, es decir, prácticamente en el medio del estrecho, tiene un 
montículo de aprox. 5 m. de ancho por 10 de largo y una altura de aprox. 1 m., 
con una orientación aproximada norte-sur. Debemos mencionar entre parénte-
sis que durante nuestro recorrido del lugar hemos observado un gran número de 
montículos parecidos, pero no podemos asegurar si son de origen cultural o si 
se han formado como resultado de procesos naturales (árboles caídos, actividad 
de animales). Nuestros guías afirmaron que a la otra orilla del río, adonde ellos 
de tiempo en tiempo iban a cazar, había más montículos. En el sitio Brillante 1 el 
origen cultural del montículo se hace evidente gracias a la actividad de uno o va-
rios armadillos o ‘pejichis’ en lenguaje local. Cavando sus cuevas en el montículo, 
los armadillos han dañado severamente su estructura inicial y arrojaron a la su-
perficie grandes cantidades de conchas Leila Blainvilliana, de las cuales ya hemos 
hablado anteriormente, mezcladas con fragmentos de cerámica. Aparentemente, 
los pejichis tienen una gran afición por los contextos culturales prehispánicos, 
porque unos casos semejantes se presentaron en las cercanías de Coquinal, lo 
cual tuvimos la oportunidad de constatar. En los desmontes de los armadillos 
en Brillante 1 encontramos fragmentos de cerámica sin decoración, entre ellos 
varios que correspondían a recipientes grandes y burdos, de paredes gruesas. 
Los pobladores locales, quienes conocen lugares en los alrededores del lago con 
aglomeraciones de conchas, las atribuyen a los hábitos de un animal acuático 
indefinido que, según ellos, come los moluscos y deja las conchas en los mismos 
lugares acostumbrados. Pero la firme asociación de los conchales con contextos 
culturales descarta por completo esta teoría popular.



70 cuatro viajes a la amazonía boliviana70

Brillante 2. Otro montículo situado hacia el este del Brillante 1, a unos 50 me-
tros de la orilla del Tapado, tiene dimensiones aproximadas de12 por 6 metros y 
60-80 cm. de altura, con orientación aproximada norte-sur, al igual que el ante-
rior. Presenta los mismos daños causados por los armadillos, con conchas y cerá-
mica en el desmonte. Entre varios fragmentos de recipientes grandes, parecidos 
a los del sitio anterior, encontramos tres (dos de ellos de bordes de recipientes) 
de tamaños menores con restos bastante deteriorados de pintura roja y marrón 
sobre fondo crema, decorados a un solo lado (Lámina xxvi: a-c).

Brillante 3. El tercer sitio, ubicado a unos 100 metros hacia el norte del Brillante 
2, siguiendo la orilla del río Tapado, está marcado por el montículo de dimen-
siones un tanto más grandes, más de 20 metros de largo, más de 10 de ancho y 
cerca de 1 metro de altura, con la misma orientación norte-sur, paralela al río. 
Aquí de nuevo encontramos desmontes de pejichis, con conchas, fragmentos de 
recipientes grandes y un fragmento pequeño de borde decorado a ambos lados 
con pintura roja sobre fondo crema (Lámina xxvi: d).

Comunidad de San Carlos

La comunidad de San Carlos está ubicada hacia el sur de Coquinal, a unos 3 km. 
de la orilla de la laguna Guachuna. Visitamos este lugar camino hacia el puesto 
Nuevo Paraíso, sobre el río Tapado. La comunidad está ubicada al borde de una 
isla de bosque bastante extensa, de varios kilómetros de largo y ancho, donde 
los pobladores de San Carlos tienen actualmente sus campos de cultivo. Sobre-
volando este lugar en avioneta notamos, en las pampas cerca de los bordes de la 
isla, camellones de forma rectangular, no tan alargados como la mayoría de los 
camellones conocidos, lo cual indica la presencia de un asentamiento prehispá-
nico. Durante nuestra visita tuvimos la oportunidad de confirmarla.

San Carlos 1. Un pequeño montículo de aprox. 3.50 metros de diámetro y 30 
cm. de altura está situado en un campo de cultivo bajo barbecho, a 1 km. aproxi-
madamente hacia el noroeste de la comunidad. La consistencia del montículo es 
de tierra mezclada con piedras. Al parecer, dentro del montículo se encuentra 
un pequeño afloramiento de lateritas, uno entre los muchos esparcidos por toda 
la isla de bosque. El hijo del dueño del campo, quien nos guió al sitio, llama el 
montículo ‘loma de piedra’. En el centro del montículo se observa claramente 
una excavación circular de 1 metro de diámetro y 50 cm. de profundidad, llena de 
fragmentos de lateritas mezclados con abundante cerámica rota. Según la infor-
mación proporcionada por el hijo del dueño, hace unos cuatro años, cuando el 



71la tierra del paititi y el lago rogoaguado

campo se estaba cultivando, un trabajador mudo de su padre excavó en este lugar 
un ‘entierro’, lo cual en el lenguaje local quiere decir ‘tesoro’. Los tiestos rotos, 
según él, son todo lo que queda del tesoro. Los numerosos fragmentos de cerámi-
ca que observamos en el sitio, eran de tamaños relativamente pequeños, de pasta 
dura, delgados y finos. La gran mayoría de ellos estaban pintados con diversos 
tonos de rojo y marrón sobre fondo crema (Lámina xxv: f-h). Uno tenía deco-
ración de color rojo sobre el fondo gris oscuro (Lámina xxv: i). Algunos estaban 
decorados a ambos lados (Lámina xxv: g). De la gran cantidad de fragmentos 
hemos podido registrar tan solo algunos. Tanto la gran proporción de fragmentos 
pintados, como el característico estilo de decoración geométrica (líneas onduladas 
paralelas, líneas paralelas en zigzag), muestran una gran semejanza con la cerámi-
ca encontrada por John Walker en el sitio San Juan (Lámina xix; Walker 2004: 
83-89). El guía comentó que en otras partes de la misma isla de bosque, en otros 
campos de cultivo y en desmontes de pejichis, también encuentran cerámica.

San Carlos 2. En el campo de cultivo de otros dueños, aproximadamente a 1.5 
km. de la comunidad hacia noroeste, observamos una concentración de frag-
mentos de cerámica en un área de unos 10 x 10 m., aunque algunos tiestos ais-
lados se hallaban a distancia de 100 y 200 m. de la concentración. El campo está 
en uso actualmente, por cinco años consecutivos, bajo una plantación de yuca. 
Al igual que en el caso de Piraquinal, la dueña afirma que anteriormente, cuando 
el campo se comenzó a cultivar, la cerámica era más abundante, y luego se es-
parció. Observamos muchos fragmentos de contextura burda y paredes gruesas, 
provenientes de recipientes grandes, y tres fragmentos de superficie plana, con 
estampado de estera. En el sitio actualmente no se distingue a simple vista ele-
vación alguna.

Puesto Nuevo Paraíso (Río Tapado)

El pequeño puesto de cuatro familias, cuya población se dedica a la producción 
de chancaca, está situado a la orilla oeste del río Tapado en su corriente baja. El 
río está flanqueado por el bosque de galería, con palmeras motacú y otros árbo-
les. El bosque colinda con las pampas.

Nuevo Paraíso 1. El sitio se encuentra a la margen este del río (la orilla opues-
ta de la población), a 2 km. aproximadamente del puesto, en el límite entre el 
bosque de galería y la pampa, a unos 50 m. de distancia del río. El sitio está 
marcado solamente por una concentración de grandes cantidades de cerámica 
de consistencia burda, sin decoración, en su mayoría fragmentos provenientes de 



72 cuatro viajes a la amazonía boliviana72

recipientes grandes y gruesos, en un área de 20 x 20 metros aproximadamente. 
El guía, uno de los pobladores del puesto, quien conoció el sitio en sus viajes de 
caza, afirmó que, tanto en este lugar como en otros sitios al borde del bosque, la 
lluvia cada año ‘lava de la tierra pedazos de loza’.

Puesto Villa Delicia (Río Tapado)

El puesto Villa Delicia ubicado en un terreno ganadero privado a la margen oeste 
del río Tapado, a varios kilómetros del río, al borde del bosque amplio y espeso que 
crece entre el río y la laguna La Encerrada. Los dos sitios nos fueron mostrados 
por un trabajador del puesto, quien a menudo iba a cazar en sus alrededores.

Villa Delicia 1. El sitio está ubicado dentro del bosque de motacú, entre el 
puesto Villa Delicia y la laguna la Encerrada, a varios kilómetros de la orilla del 
río, al lado de una trocha de herradura abierta por los cazadores. En las raíces 
de tres árboles caídos en el área de 10 x 10 metros aproximadamente, se veían 
claramente fragmentes grandes de cerámica burda y gruesa, sin decoración. Las 
raíces de los árboles levantaron aproximadamente 20 cm. de tierra de la superfi-
cie. Un fragmento de tamaño menor llevaba decoración pintada a ambos lados: 
al lado exterior de color rojo sobre fondo crema y al lado interior marrón sobre 
crema (Lámina xxvi: e), con el patrón de líneas onduladas paralelas. El guía 
nos comentó que anteriormente había recogido en este sitio un tiesto pintado 
y lo había entregado al dueño de la estancia. Más tarde en nuestro viaje hemos 
fotografiado ese fragmento en Santa Ana de Yacuma en la casa del propietario 
del terreno (Lámina xvii: 1). Está decorado a un solo lado con rombos concén-
tricos pintados con el color marrón oscuro sobre fondo crema. 

En el mismo sitio, a unos 30 metros al sur de los árboles caídos, sobre un montí-
culo pequeño de aprox. 7 x 7 metros de extensión y 30 cm. de altura, se veía una 
aglomeración de barro cocido color rojo, completamente amorfa y semidestrui-
da de aprox. 1 m. de diámetro y 20 cm. de altura. Según la información propor-
cionada por el guía, este lugar es elevado y no se inunda en la época de lluvias. 
En las cercanías del sitio pudimos observar una gran cantidad de promontorios 
de un diámetro promedio de 10 x 10 metros; sin embargo, por falta de material 
arqueológico asociado no podemos afirmar su origen cultural.

Villa Delicia 1. El sitio se encuentra dentro del bosque que crece entre el río Ta-
pado y la laguna La Encerrada, a unos 500 metros del puesto Villa Delicia hacia el 
noreste, a la orilla de una pequeña laguna orientada de sudeste a noroeste que el guía 



73la tierra del paititi y el lago rogoaguado

llamaba ‘la poza’, posiblemente un antiguo meandro del río Tapado. La tierra a la 
orilla de ‘la poza’ era fuertemente removida por los cerdos. En el barro removido se 
hallaron múltiples fragmentos de cerámica, mayormente sin decoración. Se encon-
traron entre ellos dos fragmentos con decoración pintada, uno pequeño con color 
anaranjado sobre crema (Lámina xxvi: f), el otro de tamaño considerable, de borde 
de un recipiente, con decoración de color marrón sobre crema con líneas rectas 
paralelas, aparentemente trazadas con una especie de peine (Lámina xxvi: g). Este 
patrón es semejante al de algunos fragmentos hallados en las excavaciones del ar-
queólogo Echevarría cerca de Coquinal dentro de los marcos del mismo proyecto.

A unos 10 m. de la orilla de ‘la poza’ estaban situados dos montículos a una 
distancia de 4 metros el uno del otro, uno de 8 x 8 metros de largo y ancho y 80 
cm. de altura y el otro de 6 x 6 metros de largo y ancho y 50 cm. de altura. Es 
posible que los fragmentos de cerámica hayan sido lavados por la lluvia de los 
montículos y llevados por el agua hasta la orilla de ‘la poza’. En las cercanías se 
observan otros montículos de dimensiones parecidas, pero no hay evidencias de 
su origen cultural. Al igual que el sitio anterior, según la afirmación del guía, este 
lugar es elevado y no sufre de inundaciones en la temporada de lluvias.

Puesto de Alejandro Roca (río Tapado)

El puesto ubicado no muy lejos de Villa Delicia a la orilla oeste del río Tapado, 
consistente de construcciones precarias y campos de cultivo, no tiene población 
estable y es visitado por su dueño de vez en cuando. 

Puesto de Alejandro Roca 1. El sitio se encuentra en la misma orilla, a unos 
100 metros hacia el sudoeste de los campos de cultivo adyacentes al puesto y a 
unos 150 m. del río. Entre las raíces de dos árboles caídos se veían adheridos 
fragmentos de cerámica, aparentemente provenientes de recipientes grandes sin 
decoración. Las raíces levantaron unos 25-30 cm. de tierra de la superficie. A 
unos 50 m. hacia el noroeste está ubicado un montículo de aprox. 7 x 7 metros 
de largo y ancho y 80 cm. de alto. Sin embargo, ni en el montículo ni en sus alre-
dedores se observa cerámica en la superficie. Según el dueño del puesto, al igual 
que los dos sitios de Villa Delicia, el lugar no se inunda en la época de lluvias.

Estancia América (río Apere)

El río Apere es un río no muy largo, pero bastante caudaloso, que desemboca 
en el Mamoré hacia el sudeste de Santa Ana de Yacuma. Inicialmente no planeá-



74 cuatro viajes a la amazonía boliviana74

bamos viajar en esta dirección, porque el Apere está bastante alejado del área de 
nuestro interés principal. El material cultural proveniente de esa zona es muy 
abundante y bastante diferente de todo lo que encontramos hasta ahora en nues-
tras prospecciones. Una prueba contundente de eso es la colección de hallazgos 
recogidos durante prospecciones realizadas en esta zona hace unos años por el 
Dr. Clark Erickson y sus colegas. La colección se encuentra hoy en el Museo 
Bocchietti de Santa Ana de Yacuma. Decidimos cambiar de planes y desviarnos 
de la ruta planeada gracias a la amable invitación del propietario de la estancia 
América. La visita al sitio confirmó plenamente las diferencias en el material 
arqueológico que habíamos notado en la colección del museo.

‘Loma Santa’ – Estancia América (río Apere). El sitio se encuentra sobre la 
orilla oriental del Apere hacia el norte de las viviendas de la estancia América, a 
1 km. aproximadamente en línea recta por tierra. Pero el acceso principal al sitio 
es por el río, cuyos meandros triplican esta distancia. El lecho del río Apere es 
bastante angosto, pero su caudal es grande y la corriente fuerte, lo cual causa una 
erosión constante de las orillas. La ‘Loma Santa’, nombre puesto al sitio por el 
actual dueño de la estancia, es un montículo de origen indudablemente cultural 
de dimensiones mucho mayores que las de todos los montículos que hemos ob-
servado en los demás sitios visitados. Al lado del río está cortado por la erosión. 
Según comentó el dueño, los derrumbes más severos en el sitio se produjeron 
después de las inundaciones de los años 1982 y 1992. La extensión del montículo 
a lo largo de la orilla es de 200 m. aproximadamente. El ancho actualmente es 
de aprox. 100 m., pero hay que tomar en cuenta que ha sido disminuido por la 
destrucción de la orilla. Los límites del montículo no se ven claramente entre la 
vegetación del bosque que crece a ambas orillas. La altura de la orilla del río con 
respecto al nivel del agua en esta parte es de unos 20 metros. La altura del mon-
tículo por encima de la orilla es de más de 2 m.

La playa debajo del montículo está literalmente cubierta de fragmentos de cerá-
mica que a lo largo de los años se acumularon ahí a causa de derrumbes (Lámina 
xx: 1). Nunca antes en nuestra práctica habíamos observado material superficial 
en tales cantidades y en tal concentración. Al subir la orilla y examinar el mon-
tículo, encontramos un profundo barranco (aprox. 2.5 m. de profundidad) que 
corta el sitio en sentido perpendicular en relación con el borde del río, formado 
por filtraciones de agua en tiempo de lluvias. Al bajar el barranco y observar 
detenidamente sus paredes, encontramos numerosos fragmentos de cerámica 
y restos óseos visibles en los cortes (Lámina xx: 2) y adheridos a las raíces de 
árboles caídos. 



75la tierra del paititi y el lago rogoaguado

Tanto en la playa como en el barranco hallamos numerosos fragmentos de cerá-
mica con diversos tipos de decoración incisa y/o grabada (Lámina xx: 3-5), aca-
nalada (Lámina xx: 6) y aplicada (Lámina xx: 9). Entre estas muestras había una 
pieza entera proveniente del barranco, un pequeño cuenco con fondo redondea-
do y paredes verticales decoradas en la parte exterior con diseños geométricos 
incisos (Lámina xx: 4). El color de esta cerámica varía entre diversos tonos de 
negro, gris y marrón. También observamos entre la cerámica esparcida en la 
playa una gran cantidad de fragmentos con incisiones profundas de recipientes 
conocidos como ‘ralladores de yuca’ (Lámina xx: 8) y objetos cilíndricos iden-
tificados generalmente como ‘moledores’ (Lámina xx: 7) y un hacha de piedra. 
Material de todos esos tipos habíamos visto en grandes cantidades en el museo 
de Santa Ana entre los hallazgos de Clark Erickson provenientes de diversos si-
tios del río Apere. Es notable la presencia en cantidades de la cerámica con inci-
siones y aplicaciones versus la con decoración pintada que habíamos encontrado 
en nuestras otras prospecciones. Entre los fragmentos recogidos en el barranco 
había dos con restos de pintura roja oscura sobre fondo crema y roja clara sobre 
fondo amarillo, respectivamente (Lámina xx: 10), en un estado bastante deterio-
rado. Pero eran sólo dos frente a decenas de fragmentos incisos.

Tanto el aspecto del sitio como el material asociado muestran diferencias radi-
cales respecto a todos los demás sitios que hemos registrado durante nuestras 
prospecciones. Al parecer, el río Yacuma al norte del Apere constituía un límite 
entre zonas culturales, lo cual concuerda con los datos históricos.

Comunidad de La Avenida (río Tapado)

Continuando el planeado recorrido del río Tapado, llegamos a la pequeña y dis-
persa comunidad de 4 familias llamada La Avenida, ubicada en su corriente me-
dia. El nombre de la comunidad proviene de una antigua ruta comercial que 
pasaba por este lugar hace varias décadas. El río Tapado en este tramo corre en 
dirección aproximadamente de oeste a este y tiene más de 100 metros de ancho 
(Lámina xxi: 1). Por su orilla norte, paralelamente al río, corre la carretera de 
tiempo seco Santa Ana – Casa Blanca. En el monte entre el río y la carretera está 
ubicada la vivienda del corregidor de la comunidad y sus campos de cultivo.

La Avenida 1. A unos 500 metros de la vivienda del corregidor y a unos 50 de la 
orilla del río, yendo en dirección oeste por la carretera, se encuentra un montícu-
lo bastante deteriorado de aproximadamente 50 metros de diámetro y 50 cm. de 
altura. La carretera pasa por encima de él y la elevación se nota ligeramente en la 



76 cuatro viajes a la amazonía boliviana76

carretera (Lámina xxi: 3), mientras que a los costados casi no se percibe por la 
espesa vegetación del bosque. En el tramo donde la carretera cruza el montículo, 
en la misma superficie de la pista y a sus costados, así como entre las raíces de los 
árboles arrancados para la construcción de la carretera se encuentran numerosos 
fragmentos de cerámica de diverso color y consistencia (Lámina xxi: 2, 4). Tam-
bién se encuentra cerámica, aunque en menores concentraciones, a una distancia 
de 100 y aún 200 metros del montículo, al lado de la carretera y en los campos 
de cultivo del corregidor. Según su información, la carretera fue construida en 
el año 2000 y en aquel tiempo la cantidad de fragmentos en la superficie era 
mayor aún. La mayoría de los fragmentos no lleva decoración, pero también se 
encontró una gran cantidad de fragmentos pintados (Lámina xxi: 5-10 y Lámina 
xxvii: a-h) con diversos tonos de rojo, marrón y negro sobre fondo blanco o 
crema. Aunque los fragmentos en su gran mayoría son muy pequeños y no per-
miten reconstruir patrones decorativos, algunos de los motivos muestran cierta 
semejanza con la decoración de los fragmentos provenientes de Rogoaguado, de 
las prospecciones anteriores y las excavaciones de este año, el fragmento de Villa 
Delicia 1 (Lámina xvii: 1) y de las excavaciones de John Walker en el sitio San 
Juan (Lámina xix; Walker 2004:83-89). Durante la prospección se encontró un 
solo fragmento con decoración incisa (Lámina xxi: 11) y un objeto de forma 
cónica de arcilla quemada color anaranjado, de unos 25 cm. de altura por unos 13 
de diámetro, en estado muy deteriorado. El corregidor afirma haber encontrado 
en el pasado varios otros objetos semejantes a éste a los lados de la carretera, uno 
los cuales guarda en su casa. Dougherty y Calandra llaman este tipo de objetos 
‘apoyos de ollas’ y afirman que se usaban “para apoyar ollas en el momento de 
la cocción” (1981:99).

La Avenida 2. Siguiendo el camino por la carretera hacia el oeste, a unos 100 
metros del primer montículo se ve el segundo, de menor tamaño, casi impercep-
tible, de unos 40 x 40 m. de largo y ancho y unos 30 cm. de altura, de igual modo 
cruzado por la carretera. Según la referencia del corregidor, en los años anterio-
res a la construcción de la carretera, este lugar había sido campo de cultivo. Aquí 
también se encuentra cerámica fragmentada a los lados de la pista y en las raíces 
de los árboles arrancados, pero en cantidades menores que en el sitio anterior. 
También existen fragmentos pintados, muy parecidos por su decoración a los 
de La Avenida 1 (Lámina xxi: 12, 13; Lámina xxvii: i-k). También observamos 
varios fragmentos pequeños de piedra dura, algunos de forma prismática, otros 
irregulares, cuyo material no es propio a la zona. Pasando el segundo montículo, 
siempre en dirección oeste, en el monte espeso al borde de la carretera, al lado 
sur, se ven varios montículos pequeños de unos 5m. de ancho y unos 50 cm. de 



77la tierra del paititi y el lago rogoaguado

altura, cuyo origen cultural no está comprobado. Pueden tener relación con la 
reciente construcción de la carretera.

Gualaguagua (Reyes)

A continuación de nuestro viaje llegamos al pueblo de Reyes, en cuyas cercanías, 
según suponemos, se ubicaba el lecho de la parte alta del río Tapado. La zona 
de Reyes está llena de meandros antiguos convertidos en bajíos pantanosos que 
podrían haber constituido en el pasado partes de su lecho. Su intercomunicación 
actual queda poco clara. Uno de ellos es el bajío llamado Siguapio hacia el este 
de Reyes, cerca de la comunidad Gualaguagua.

Gualaguagua 1. El sitio está ubicado a la orilla sur del bajío Siguapio, donde el 
bajío está cruzado por un puente apoyado sobre un terraplén construido en 1999. 
El puente forma parte de la carretera Reyes-Baichuje. A distancia de unos 2 km. 
la carretera pasa por la comunidad Gualaguagua. A ambos lados del terraplén en 
las partes bajas, cerca del agua, se encuentran numerosos fragmentos de cerámi-
ca, posiblemente provenientes de la tierra de la cual está construido el terraplén. 
La mayor concentración de cerámica, claramente redepositada por el agua de 
la lluvia, incrustada en la superficie de la tierra, fue hallada al este del terraplén. 
Según los comentarios de los pobladores locales, la tierra para la construcción 
del terraplén fue sacada del bosque que crece en los alrededores del bajío, pero 
no sabemos de qué lugar exactamente. También comentan que inmediatamen-
te después de la construcción del terraplén, alrededor se veía gran cantidad de 
tiestos. Entre los fragmentos de cerámica recogidos en el lugar, de diverso color, 
espesor y consistencia, había varios con decoración acanalada (Lámina xxiii: 5 y 
Lámina xxviii: b), parecidos al encontrado en Nueva Esperanza (Lámina xxv: 
d) y en Coquinal durante las excavaciones de la temporada 2006 y varios otros de 
superficie plana con estampado de estera (Lámina xxiii: 6-7), parecidos a los de 
San Carlos (véase el respectivo capítulo anterior) y en Coquinal. En la Foto 7 de 
la Lámina xxiii se ve claramente que el estampado corresponde a la superficie 
exterior del fondo del recipiente. Se encontraron solo dos fragmentos con restos 
muy deteriorados de pintura roja sobre fondo crema que no permitieron recons-
truir el diseño. Su mal estado se debe probablemente a los reiterados procesos 
de movimiento de la tierra por la labor humana y por la lluvia.

Hace dos o tres años ha visitado el sitio un grupo de alumnos del Colegio Nacio-
nal de Reyes, acompañados de tres profesores. El grupo recogió unas muestras 
de cerámica. Algunas de ellas todavía las conserva uno de los profesores. Entre 



78 cuatro viajes a la amazonía boliviana78

los fragmentos hay uno con decoración acanalada a ambos lados (Lámina xxiii: 
4ª, 4b), uno con estampado de estera (Lámina xxiii: 3), parecido a los encontra-
dos en nuestra prospección en el sitio, y dos con decoración pintada a ambos la-
dos de colores rojo y marrón sobre crema (Lámina xxiii: 1a, 1b, 2a y 2b; Lámina 
xxviii: a y c). Estos dos últimos fragmentos merecen una atención especial por 
el gran parecido de sus motivos geométricos (líneas paralelas en zigzag y líneas 
onduladas paralelas) con los de la cerámica encontrada en en las excavaciones 
del 2006 conducidas por el arqueólogo Echevarría, en San Carlos (Lámina xxv: 
f-i) y con el material proveniente de las excavaciones de John Walker en San Juan 
(Lámina xix; Walker 2004: 83-89).

Loma Guamisa (Reyes)

Guamisa 1. El último sitio visitado en el curso de nuestras prospecciones del 
2006 es la ‘loma Guamisa’ ubicada a unos 30 km. hacia noreste de Reyes, en un 
desvío hacia el este de la carretera Reyes – Santa Rosa de Yacuma. En el sitio se 
encuentra un montículo en medio de la pampa, cerca de una isla de bosque. Las 
dimensiones aproximadas del montículo son: unos 80 m. de largo por unos 60 
de ancho y unos 2 m. de altura (Lámina xxiv: 1). El montículo está habitado ac-
tualmente. Según la información proporcionada por el guía, uno de los poblado-
res anteriores del lugar, cavando en el montículo hace unos años, encontró gran-
des cantidades de cerámica, restos óseos humanos y hachas de piedra. Durante 
nuestra visita confirmamos la presencia de material arqueológico, aunque no sin 
dificultad: los trabajos de construcción recientes dejaron muchos fragmentos de 
ladrillo, pedazos de cemento y otros desperdicios. Además en el terreno están 
esparcidos huesos de animales de origen reciente. Actualmente en la cima del 
montículo están ubicadas dos casas modernas y una estructura semidestruida de 
ladrillo, cemento y adobe, además de dos pozos. En los alrededores hay corrales 
de animales de madera y alambrado. En las laderas del montículo ligeramen-
te erosionadas por la lluvia logramos recoger varios fragmentos pequeños de 
cerámica delgada, en estado muy deteriorado, y entre basura contemporánea 
encontramos un hacha de piedra pequeña, de color negro, ligeramente dañada 
(Lámina xxiv: 2).

Quisiéramos detenernos especialmente en el tema de las hachas de piedra. Duran-
te todos los años de estudios en el Oriente de Bolivia y el Oeste de Brasil hemos 
observado una gran cantidad de objetos de este tipo, de una variedad de tamaños 
y formas. En la Lámina xxiv mostramos el diapasón de sus dimensiones, con 
tres ejemplos provenientes de diferentes sitios. Hachas de piedra existen en las 



79la tierra del paititi y el lago rogoaguado

colecciones del Museo Bocchietti de Santa Ana de Yacuma, del Museo de Reyes, 
museos locales de Guajaramirim, Porto Velho y Ji-Paraná (Rondônia, Brasil), sin 
contar numerosas colecciones privadas. Aparentemente, este tipo de artefactos 
está presente en una buena parte de la Amazonía (véase Prous 1991:467-468). 
Algunos de ellos se asemejan por sus formas a las hachas de piedra conocidas en 
las culturas andinas. Si bien en la Amazonía de Brasil existen recursos propios de 
piedra sólida apta para la confección de hachas, los llanos de Mojos carecen de 
tales recursos. Las hachas encontradas en Mojos deben haber sido producto de 
intercambio comercial desde los Andes o desde Brasil. Su procedencia exacta se 
podría determinar por medio de un análisis sencillo de su materia prima, aunque 
al parecer, nadie hasta ahora se ha interesado por este problema. 

Museo de Sta. Ana de Yacuma

Para complementar los datos obtenidos en las prospecciones, presentamos aquí 
algunos materiales de las colecciones de dos museos locales. La formación de 
este tipo de museos por el gobierno de Bolivia a base de colecciones privadas es 
un hecho indudablemente positivo. Además de recibir donaciones, estos museos 
albergan los materiales obtenidos en las investigaciones arqueológicas en sus res-
pectivas regiones. Sin embargo, a estas instituciones a menudo les falta el apoyo 
en la infraestructura y las instalaciones expositivas y de almacenamiento. Su otro 
problema consiste en el hecho de que sus ricos contenidos son conocidos solo 
por unos pocos especialistas que llegan a visitarlos. 

El primero de estos dos museos es el Museo Bocchietti formado a base de la 
colección privada de la familia Bocchietti y actualmente está a cargo del Sr. Jaime 
Bocchietti. Entre el material arqueológico de su amplia colección nos gustaría 
comentar tres grupos.

Cerámica y conchas de la boca del río Tapado. Hace unos años el encargado 
del museo Sr. Jaime Bocchietti realizó un viaje a la misma zona donde hicimos 
una de nuestras breves prospecciones, a la desembocadura del río Tapado en el 
lago Rogoaguado y recogió muestras de conchas Leila Blainvilliana procedentes 
de contextos arqueológicos (Lámina xvii: 5) y varios fragmentos de cerámica 
decorada con pintura roja sobre fondo crema, algunos de los cuales reproduci-
mos en la Lámina xvii. Los fragmentos 3a-3b y 4a-4b tienen decoración a los 
dos lados y se asemejan por su estilo a los hallazgos de nuestro proyecto en las 
cercanías de Coquinal y a la cerámica encontrada por John Walker en San Juan 
(Lámina XIX; Walker 2004:83-89).



80 cuatro viajes a la amazonía boliviana80

Cerámica de la zona Omi-Iruyáñez (investigaciones de J. Walker). Con 
gran alegría encontramos entre las colecciones del museo una gran cantidad 
de fragmentos decorados dejados por el Dr. John Walker, provenientes ma-
yormente del sitio San Juan. Sólo una pequeña parte de estos materiales ha 
sido publicada (Walker 2004), por lo tanto aprovechamos la oportunidad para 
revisar este material para poder compararlo con nuestros hallazgos. Gracias al 
amable permiso del Dr. Walker publicamos aquí algunos de estos fragmentos 
(Lámina xix).

Cerámica del Río Apere (prospecciones de C. Erickson et al.). Otro con-
junto de materiales que nos interesó era una amplia colección proveniente de 
diversos sitios sobre el río Apere. La colección fue recogida hace unos años 
por el Dr. Clark Erickson y sus colegas durante prospecciones en la zona. 
Constatamos que la mayor parte de estos materiales tenía un gran parecido con 
los que vimos y registramos en el sitio ‘Loma Santa’ de la estancia América, 
el cual ya hemos comentado. Estaban presentes en abundancia fragmentos de 
cerámica con decoración incisa, grabada y aplicada, ‘ralladores’ y ‘moledores’. 
Sin embargo, también vimos cierta cantidad, aunque menor, de cerámica con 
decoración pintada, colores rojo y marrón sobre crema. En la Lámina xviii, 
con el gentil permiso del Dr. Erickson, mostramos algunos de estos fragmen-
tos que tienen mayor o menor grado de parecido con la cerámica de Rogoa-
guado y de San Juan. En algunos casos este parecido es más manifiesto que 
en otros (Lámina xviii: 3d y 5d). La presencia de esta cerámica en los sitios 
del río Apere podría significar contactos entre esta zona y el área de nuestro 
mayor interés.

Museo de Reyes

Las colecciones del Museo de Reyes, que está actualmente a cargo del Sr. Óscar 
Gamarra, no muestran casi materiales parecidos a los de la región del lago Ro-
goaguado. Entre la cerámica existen ejemplos de decoración pintada con rojo 
sobre blanco o crema, pero su estilo, basado mayormente en líneas curvas, es un 
tanto distinto del que vimos antes (Lámina xxii: 5-8). Sin embargo, el motivo de 
rombos concéntricos del fragmento 7a ya lo conocemos por los fragmentos de 
Villa Delicia 1 y La Avenida 1.

Los recipientes modelados de forma poco común provenientes de las orillas del 
río Beni (Lámina xxii: 1-4) no tienen ninguna relación directa con el tema de 



81la tierra del paititi y el lago rogoaguado

nuestra investigación, pero su singularidad nos obliga a publicarlos para darlos a 
conocer a los que pueden tomar interés en su estudio.

Cerámica pintada rojo/marrón sobre crema

Concluyendo el capítulo sobre nuestras prospecciones del año 2006, quisiéra-
mos detenernos en el tema de la cerámica con decoración pintada de color rojo 
o marrón sobre crema. Los fragmentos de cerámica con estas características 
hallados en Coquinal, Nueva Esperanza, la boca del río Tapado, Villa Delicia, 
La Avenida y Gualaguagua, sumados a los ejemplos arriba mencionados de las 
excavaciones de John Walker en San Juan y las prospecciones de Clark Erickson 
en el río Apere, al parecer proponen la existencia de una tradición cerámica con 
ciertos motivos repetitivos: líneas rectas paralelas, a veces agrupadas en franjas 
de dos y tres, líneas paralelas en zigzag y líneas paralelas onduladas, agrupadas de 
la misma manera, rombos concéntricos etc. 

Sin embargo, esta observación queda en los niveles bastante superficiales mien-
tras nos guiamos sólo por semejanzas de algunos diseños encontrados sobre 
fragmentos pequeños. No se puede tomar la libertad de sacar conclusiones ma-
yores sin la reconstrucción detallada de patrones gráficos, formas de los reci-
pientes y el estudio de la técnica. Es muy probable que no se trate de una sola 
tradición, sino de varias vinculadas entre sí, que pueden estar bastante espaciadas 
tanto en el tiempo como en la geografía. No sabemos todavía ni la fecha de la 
cerámica que vimos durante nuestras prospecciones, ni su exacta distribución 
geográfica. 

El único dato disponible son las fechas radiocarbónicas obtenidas por John 
Walker para el sitio San Juan que data del siglo vi. John Walker menciona tam-
bién cierta cantidad de cerámica pintada en el sitio El Cerro del siglo xv, pero 
no acompaña este comentario con imágenes, por lo tanto no sabemos si existe 
parecido entre las dos formas de decoración y si se puede trazar entre ellas algu-
na continuidad. 

En otras zonas de Mojos, mayormente en la parte sur que ha sido mejor inves-
tigada, se ha encontrado cerámica con decoración pintada (Nordenskiöld 1913, 
Denevan 1980:44-45, Dougherty y Calandra 1981:97-98; Dougherty y Calandra 
1981-1982), pero los pocos ejemplos publicados no muestran mucha semejanza 
en el estilo gráfico con nuestro material, excepto, tal vez, algunos fragmentos de La 
Avenida. Su distribución cronológica y geográfica también queda en cuestión.



82 cuatro viajes a la amazonía boliviana82

La tradición decorativa común es definitivamente cierto elemento cultural uni-
ficador, sin embargo, como bien se sabe, puede no manifestar más que unos 
contactos lejanos y esporádicos, sin ser indicador de unidad económica y/o 
política. 

Conclusiones

Siendo este trabajo sólo la primera etapa de nuestro proyecto, no podemos pre-
sentar nuestros resultados en forma de afirmaciones inapelables. La información 
reunida hasta el momento es todavía muy poca y nuevos datos pueden cambiar 
en el futuro nuestra visión del problema. No obstante, hemos logrado mostrar 
algunas pruebas a favor de las siguientes suposiciones.

La laguna del Paititi puede ser asociada con un lugar histórico, el cual sería el lago 
Rogoaguado. Sus cercanías en el momento del primer contacto con los europeos 
estaban pobladas por el grupo étnico cayubaba, con sofisticada organización 
sociopolítica, cuyos descendientes viven hasta hoy en la región. El nombre del 
jefe de varios pueblos cayubabas era Paititi; de ahí se origina la leyenda sobre la 
tierra del Paititi.

Los rumores acerca de las perlas que se sacaban de la laguna del Paititi se pueden 
explicar por la presencia en el lago Rogoaguado de los moluscos Leila Blainvi-
lliana que servían de alimento a la población local, pero al mismo tiempo, como 
producto secundario, producían perlas de agua dulce de escaso valor comercial.

La vía fluvial que comunicaba el lago Rogoaguado con los grandes ríos de la 
región, es el actual río Tapado, un antiguo brazo del río Beni que pasa por el 
lago Rogoaguado y desemboca en el Mamoré. Sus orillas estaban densamente 
pobladas, a juzgar por el hecho de que en cada lugar sobre el Tapado que hemos 
visitado, encontramos evidencias culturales. En algún momento en el pasado su 
lecho se cerró, el río se convirtió en pantano y dejó de ser navegable.

Existe una tradición de cerámica pintada con diseños geométricos, con colores 
rojo y marrón sobre fondo crema, cuya presencia registramos en las cercanías 
del Rogoaguado y en diversos puntos sobre el río Tapado. Sus manifestaciones 
aisladas llegan hasta Reyes. Sin embargo, la existencia de tal tradición o varias tra-
diciones vinculadas entre sí, separadas en el tiempo y en el espacio, queda como 
una observación preliminar que requiere mayores estudios.



83la tierra del paititi y el lago rogoaguado

Esperamos que el desarrollo del proyecto en el transcurso de los años siguientes 
ayude a aclarar los puntos que todavía permanecen cuestionables y reunir mayor 
cantidad de datos para poder poner a prueba nuestras suposiciones.

Agradecimientos

Agradecemos a las siguientes personas cuyo apoyo ha sido indispensable para la 
realización de nuestro trabajo:

Dr. Katsuyoshi Sanematsu (Universidad de Rikkyo), Lic. Freddy Arce y Arq. 
Javier Escalante (unar, La Paz), Dr. John Walker (University of  Central Flori-
da), Dr. Clark Erickson (University of  Pennsylvania) Lic. Roberto Apaza (Uni-
dad de Limnología, Universidad Mayor de San Andrés, La Paz), Dr. Jaime Ar-
gollo (Instituto de Geología, Universidad Mayor de San Andrés, La Paz), Prof. 
Matthías Strecker (siarb, La Paz), Don Joseph Barba, Lic. Raquel Guzmán (Mu-
seo Etnoarqueológico Kenneth Lee, Trinidad), Dr. Luís Torres, Ing. Takayuki 
Yunoki, Fidel Castro (Museo Ictícola, Universidad Técnica del Beni, Trinidad), 
Ing. Rodolfo Pinto Parada, Ing. Walter Justiniano, Don Ricardo Bottega, Don 
Francisco Arias (Trinidad), cpib (Trinidad) la gran familia Daza y todos los po-
bladores de la comunidad de Coquinal, Don Ricardo Marupa, Doña Rita Flores 
y Don Gilberto Medina González (Nueva Esperanza), Prof. Daniel Rioja Vargas 
(Piraquinal), Don Adelino Daza y familia, Don Saúl Male, Don Árnold Salazar 
y Doña Hortensia Arza, Prof. Eric Baca, Don Alejandro Roca (San Carlos), po-
bladores del puesto Nuevo Paraíso, Don Miguel Assad (Santa Ana de Yacuma) 
y Doña Carmen Hilda Assad (Trinidad), Don Jaime Bocchietti y familia (Museo 
Bocchietti, Santa Ana de Yacuma), Don Félix Villavicencio Mavris y Doña Amé-
rica López de Villavicencio (Estancia América – Santa Ana de Yacuma), Don 
Munir Nacif, Doña Elba Pérez (Santa Ana de Yacuma), Don Óscar Mole y Doña 
Nancy Vargas (Santa Rosa del Tapado), Don José Manuel Almaquio Millares 
y familia (La Avenida), Don Óscar Gamarra (Museo de Reyes), Don Enrique 
Kegui (Fundación Ecoamazónica, Reyes), Prof. Johnny von Boeck, Prof. Jesús 
Cáceres, Prof. Armando Mano, Don Rafael Rodríguez, Don Augusto Rodríguez, 
Don Fernando Rodríguez, Dr. David Soto (Reyes), Don Agapito Cachari (San 
Pedro), Don Marcelino Copri (Gualaguagua), Don Sandro Marupa (San Buena-
ventura), Don Emilio Kihara, Don Minoru Nakamura y Nemoto-san, así como 
a las empresas tv-Vision y Canon.





capítulo 4

Apolobamba:
zona de contacto entre la Sierra 

y los Llanos Amazónicos
2007

Agradecimientos

Agradezco cordialmente a las personas e instituciones que proporcionaron valiosos 
datos utilizados en el presente texto, y cuyo apoyo ha sido indispensable para la 
realización de este trabajo: Dr. Katsuyoshi Sanematsu, Lic. Freddy Arce, Arq. Javier 
Escalante, Dr. Jédu Sagárnaga, Paolo Greer, Dr. Paul Heggarty, Dr. Rodolfo Cerrón-
Palomino, Matthías Strecker, Donaldo Pinedo, Blanca Gutiérrez y Rolf  Bertschat, 
Unidad Nacional de Arqueología de Bolivia, Unidad Nacional de Antropología de 
Bolivia, Museos Municipales de La Paz, Dirección del parque Madidi, Dirección de 
la Reserva Pilón Lajas, Consejo Indígena del Pueblo Tacana (cipta).

Quiero expresar una gratitud especial a los pobladores de los lugares recorri-
dos en esta temporada de campo, cuyos conocimientos y aportes constituyen 
el núcleo y la esencia de este trabajo: Abelardo Tudela, Alejandro Roca, Daniel 
Robison, Luis Eguía, Padre Pedro Strycharz, Padre Mario Jachym, Gabriel Bu-
chapi Umaday, Sandro Marupa, Aquiles Tapia, Juan Carlos Tapia, Luis Alberto 
Alipas, Honorio Pariamo, Cirilo Tapia, Claudina Pacamía, Remberto Chihuacuri, 
Wilmar Janco, Pedro Guzmán, Hermana Roswitha Stenguele, Hermana Juana 
Baum, Cupertino Mamío, Marlén Mamío Gonzales, Elia Mamío Gonzales, Ela-
dio Chao, Silvestre Chao, Luis Fesi, Martín Laura, Juan Carlos Navia, Abdón 
Pardo, Óscar Gamarra, Winston Mercado.

Introducción y objetivos

El trabajo de campo de la temporada 2007 estuvo enfocado en la zona fronte-
riza entre el piedemonte andino y las llanuras amazónicas, cercana a la corriente 



86 cuatro viajes a la amazonía boliviana86

media del río Beni, territorio en el que en diversas épocas entraban en contacto 
los dos grandes ámbitos geográficos y culturales, produciéndose una singular 
fusión. El objetivo principal del presente estudio consiste en registrar y en lo 
posible interpretar las evidencias de este contacto y de esta fusión, tanto en los 
datos etnográficos contemporáneos como en el material arqueológico. 

Un interés más específico ha sido puesto en tomar nota de los posibles rastros 
de la presencia Inca en la zona, asunto que ya ha sido tratado en reiteradas oca-
siones por arqueólogos e historiadores. 

En la época colonial este territorio era conocido bajo el nombre ‘Apolobamba’, 
colindante hacia el sur con Larecaja y hacia el noroeste con Carabaya. Ambas 
regiones vecinas estaban dentro de la órbita del Tawantinsuyu, siendo famosas 
como zonas auríferas (básicamente se destacan por estas cualidades el río Inam-
bari con sus afluentes, en Carabaya, y el río Tipuani, en Larecaja). En ambas re-
giones todavía se conserva la técnica tradicional de lavado de oro, probablemen-
te heredada de la época prehispánica, que en Carabaya se llama ‘chacras de oro’ 
(véase Greer 1986) y en Tipuani ‘colchas de piedra’ o ‘toqllas’ (Alejandro Roca, 
Rurrenabaque, comunicación personal), que consiste en unas ‘trampas’, espacios 
pavimentados con piedras, en cuyos resquicios se retienen los granos de oro.

Uno de los centros poblados visitados durante mi trabajo de campo, Rurrenaba-
que, estrictamente hablando no pertenece a Apolobamba, porque está ubicado a 
la orilla opuesta del río Beni, frente a San Buenaventura, pero dada su importan-
cia en la región y la fluida circulación de la población entre Rurrenabaque y San 
Buenaventura, consideré necesario abarcarlo en mi investigación.

Apolobamba es una región con una ubicación geográfica estratégica: es la fronte-
ra física entre las últimas cordilleras andinas y la planicie de los Llanos de Mojos. 
Aquí el río Beni, una de las principales arterias fluviales del Oriente Boliviano, 
sale de las rocosas encañadas a la llanura. La segunda vía fluvial más notable de 
Apolobamba es el río Tuichi, uno de los más importantes afluentes del Beni del 
lado oeste.

La presencia tawantinsuyana en la zona, sus dimensiones y su carácter, son te-
mas discutibles. Aparentemente, Apolobamba servía en las épocas prehispánicas 
como una de las portadas entre los Andes y la Amazonía, ampliamente aprove-
chada en la época colonial temprana por algunos de los primeros expediciona-
rios españoles.



87apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

La evidencia más conocida e incuestionable de la presencia Inca en la parte norte 
de Apolobamba es la Fortaleza Ixiamas, generalmente interpretada como un puesto 
fronterizo (véase: Girault 1975, Faldín 1978, Pía 1997, Pärssinen y Siiriäinen 2003).

En el punto de mi principal interés, la parte este de Apolobamba en las cercanías 
del río Beni, actualmente vive el grupo étnico Tacana (familia lingüística tacana). 
Los centros poblados recorridos, especialmente Tumupasa y las comunidades 
cercanas, conservan todavía una presencia muy considerable de población na-
tiva, aunque el proceso de asimilación étnica y cultural está avanzando a pasos 
gigantescos. En su mayoría los tacana son agricultores. En el pasado la familia 
lingüística tacana incluía varios grupos étnicos emparentados, como los toromo-
na, los araona, los cavineños y los maropa. Los toromona hoy han desaparecido 
completamente, mientras que de los araona existen aún unas pocas familias. Los 
cavineños conservan en su posesión la antigua misión Cavinas de los francisca-
nos, a la orilla este del Beni. Los maropa han tenido más suerte, actualmente son 
bastante numerosos y viven a la orilla opuesta del río Beni, en la zona de Reyes.

Por el río Beni circulan pequeños grupos de los ese-ejja o chama (también perte-
necientes a la familia lingüística tacana, pero notablemente marginados por otras 
etnias tacana-hablantes), que mayormente llevan una vida nómada y viven de la 
pesca y del pequeño comercio. 

Los vecinos inmediatos de los tacana, hacia el sur, son los lecos y los mosetenes; 
hacia el norte los pacaguara (familia lingüística pano) y colonos. Actualmente en 
la zona viven algunos migrantes quechua y aymará, llegados en varias olas a lo 
largo de los últimos siglos. Los pobladores de la comunidad San José de Uchu-
piamonas, fundada en el siglo xvii como una de las dos primeras misiones entre 
los tacana, hoy en día se consideran ‘quechua-tacana’.

Las tareas concretas del trabajo de campo se pueden delinear de la siguiente 
manera:

–	 Buscar las señales de contacto entre los Andes y la Amazonía en la cultura 
actual tacana (lengua, toponimia, creencias, tradición oral, prácticas ritua-
les), reparando especialmente en la tradición sobre la posible presencia 
Inca en la zona.

–	 Registrar los sitios arqueológicos antes desconocidos en la zona y, en lo 
posible, distinguir en ellos las características propias de la intervención 
andina o de la influencia amazónica.



88 cuatro viajes a la amazonía boliviana88

–	 Documentar las colecciones arqueológicas privadas y piezas aisladas en 
manos de los pobladores de la zona; cuando sea posible, averiguar su pro-
cedencia, e identificar de una manera preliminar los rasgos andinos o ama-
zónicos de las piezas.

Como en todo trabajo de campo, entre la información recopilada hay una serie 
de datos ‘casuales’ que no encajan precisamente dentro del marco de los obje-
tivos preestablecidos. Sin embargo, dado el valor de estos datos, considero mi 
deber incluirlos en este trabajo, para que estén disponibles y abiertos al análisis 
de otros investigadores.

Antecedentes

La literatura sobre historia, arqueología y etnografía de Apolobamba es bastante 
amplia. A continuación ofrezco un breve recuento de las fuentes y de los estu-
dios más significativos.

a) Peranzures

El primer expedicionario europeo que llegó a Apolobamba, fue Pedro Anzúrez 
(Peranzúrez) Enríquez de Campo Redondo. Su incursión (1538-39), que data 
todavía de la época de las guerras civiles en el Perú, está descrita de una manera 
bastante confusa por Cieza de León ([1553] 1991: 317-321 y 331-342) y Antonio 
de Herrera (Herrera: [1601-1615] 1944-1947, tomo 8: 5-13; 40-44). Casi toda la 
narración de Herrera está copiada del texto de Cieza. 

Peranzúrez comenzó su desafortunado viaje desde Carabaya, se dirigió hacia 
las provincias de Zama (o Çama) y Tacana. Si no es producto de un error de 
escritura, ésta sería la primera mención histórica del nombre ‘tacana’. Luego los 
expedicionarios pasaron las tierras de los Cheriabonas y llegaron al ‘gran Río de 
los Omapalcas’. En el intento de cruzar el río, Peranzúrez y su gente se toparon 
con los hostiles Marquires. 

Es curioso que en el texto de Herrera se encuentren los nombres de los Che-
riabonas, de los Marquires, y del río de los Omapalcas, pero que Cieza de León, 
a quien pertenece la versión más temprana del relato, no los mencione. El ‘río 
de los Omapalcas’ figura en su crónica simplemente como un gran río sin nom-
bre. De dónde obtuvo estos detalles Herrera no está muy claro. El río de los 



89apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Omapalcas, que aparece en varias fuentes, generalmente se interpreta como el 
Beni (véase Pärssinen y Siiriäinen 2003: 97). Sin embargo, hay indicios de que 
podría también ser el Tuichi. Herrera dice que subiendo por el río, la expedición 
habría llegado ‘a los Mojos’. El grupo denominado ‘Mojos’, documentado his-
tóricamente, se ubicaba en el alto Tuichi. El río Mojos, que conserva su nombre 
actualmente, es uno de los afluentes del Tuichi, su valle gozó de un especial in-
terés por parte de los expedicionarios que buscaban los caminos hacia el este, y 
en 1616 ahí fue fundada la villa de San Juan de Sahagún de Mojos (véase Torres 
[1657] 1974, Vol. 2: 362). Álvarez Maldonado ([1570-1629]: 62) escribe que el río 
de los Omapalcas entra en el ‘río Magno’, es decir en el Madre de Dios, por la 
mano derecha, lo cual claramente apunta al río Beni. Pero luego Maldonado aña-
de que este río de los Omapalcas ‘nace de hazia los Moxos de Yuroma’. Yuroma 
actualmente es un cerro a la orilla norte del río Tuichi, cerca del pueblo de San 
José de Uchupiamonas, bastante distante del curso principal del Beni. Lo más 
razonable sería suponer que en la época de las primeras incursiones españolas, el 
Tuichi no se consideraba tan sólo un afluente del Beni, sino que se tomaba por 
curso principal. En todo caso, con cuál de los dos ríos se topó Peranzúrez y en 
qué punto, es difícil de determinar.

Al salir de las montañas a la planicie y viendo que las esperadas ‘tierras ricas’ no 
se divisaban, la expedición decidió volver subiendo el ‘río de los Chunchos’, que, 
al parecer, era el mismo que ‘el gran río de los Omapalcas’, para ‘bolver sobre las 
provincias de los Mojos’, con la intención de llegar a Chuquiabo. En el camino 
de retorno las huellas de la expedición se enredan, dado que, aparentemente, 
la ruta tomada no llevaba hacia Chuquiabo. Después de varios meses, pasando 
nuevamente por la ‘provincia Tacana’, sufriendo toda clase penurias, el diezmado 
ejército logró salir de la selva alta.

b) Juan Álvarez Maldonado

La expedición de Juan Álvarez Maldonado en 1567-69 (Álvarez Maldonado 
[1570-1629]1906), es la primera entrada española bien documentada en la región 
del río Beni. A pesar de su desastroso final, la expedición recorrió un extensí-
simo territorio entre el Beni y el Madre de Dios, aparentemente llegando casi 
hasta el río Tuichi. Uno de los capitanes de Maldonado, Manuel Descobar (de 
Escobar), intentó fundar un fuerte (que existió muy corto tiempo) en la tierra 
de los Toromona, grupo étnico de la familia lingüística tacana, antes sumamente 
numeroso y conocido, hoy completamente desaparecido. En su campaña Des-
cobar hizo alianza con Tarano, cacique de los ‘Aravanos’ (Álvarez Maldonado 



90 cuatro viajes a la amazonía boliviana90

[1570-1629]1906: 53), que probablemente eran los aravaona o araona, otro gru-
po emparentado con los tacana, actualmente casi extinguido. Otras etnias que se 
mencionan en el informe de la expedición son los Celipas y los Marupas (Álvarez 
Maldonado [1570-1629]1906: 30). El grupo étnico marupa o maropa, también 
de la familia lingüística tacana, actualmente vive a la orilla derecha del río Beni, 
en las cercanías del pueblo Reyes, como ya he comentado. Los celipa o zelipa se 
perdieron en los remolinos de la historia, pero otras fuentes tempranas, específi-
camente Juan Recio de León, de quien hablaré a continuación, los ubican cerca 
de la confluencia del río Beni con el Tuichi. Recio menciona que el heredero del 
cacique Zelipa, indio bautizado, se llamaba Diego Amutare. El apellido tacana 
Amutare todavía era común a los comienzos del siglo xx (Armentia 1905: 97).

c) Juan Recio de León

Juan Recio de León pertenece a una generación de colonizadores mucho mejor 
provistos y organizados, en la época cuando en Apolobamba aparecían las pri-
meras fundaciones españolas, es decir a los comienzos del siglo xvii. Recio de 
León era Teniente del Gobernador Pedro de la Egui Urquiza y pasó años via-
jando por Apolobamba, navegando por los ríos Tuichi y Beni e interviniendo de 
una manera bastante activa en los procesos políticos y las guerras de los nativos 
(Recio de León [1623] 1906).

En las cabeceras del Tuichi, en la confluencia de los ríos Chocuata [Mojos] y 
Pelechuco, Recio toma nota de la presencia de los migrantes serranos:

Desde esta dicha villa [San Juan de Sahagún de Mojos] hasta los indios Suañas 
y junta de los dos ríos [Pelechuco y Choquata], ay doce leguas de más crecidas 
y cerradas montañas, pero mejores valles: ay algunos indios naturales, aunque 
pocos; y retirados de los del Pirú, entre ellos, muchos. (Recio de León [1623] 
1906: 247)

Recio describe bastante detenidamente las etnias que habitaban cerca de la con-
fluencia del Tuichi con el Beni, a la orilla sur del Tuichi:

En la junta de estos dos rríos [el Toyche/Tuichi y el Diabeni/Beni], por todas 
bandas, ay maravillosos llanos y crecidos poblados de yndios. Y en las tierras que 
se estienden entre el nacimiento que traxe desde la cordillera hasta esta junta, y 
desde aquí hasta volver el Diabeni arriba á sus nacimientos dichos, están más de 
quince provincias de Chunchos, de que es Señor Don Diego Amutare, heredero 
del grande Zelipa, al que mató el árbol, que fue quien nos llevó á su tierra para 



91apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

que le deffendiéssemos de quatro provincias que trahían guerra con él; y le obe-
decieron luego que llegamos. Don Diego Amutare y sus Governadores, Don 
Carlos Ballesta, que es su segunda persona, y Don Juan Apanilla, tienen nombres 
de españoles por estar bautizados. Tienen en cada provincia otro Governador, 
que por no ser christianos, tienen el mismo nombre de las provincias que gobier-
nan, que son éstas: Espada, Chuquimarani, Passari, Cayamón, Arabaona, Mayas, 
Mayajas, Marupa. Los Marupas viven de cien y en doscientos juntos en galpones 
grandes. (Recio de León [1623] 1906: 245) 

De estas etnias ya se habló, de los araona (arabaona), los maropa (marupa) y los 
zelipa. De las demás hoy en día no se sabe prácticamente nada. De los nativos 
que habitaban a las orillas del Tuichi y hacia el norte de Apolobamba, Recio es-
cribe lo siguiente:

Ay entre éste [río Diabeni] y el Toyche, que viene siguiendo desde el principio de 
la entrada, otro tan grande pedazo de tierra y montañas como el de las provincias 
de los Chunchos. Ocupan las montañas de esta parte, haciendo frontera en Cara-
baya, la provincia de Menico; y corriendo al Norte, haciendo frontera á todos los 
Andes del Cuzco, Yucay y Bilcabamba, otras cuatro ó cinco provincias, de quien 
es Señor el gran Tarano. Y desde la junta del Toyche y Diabeni, hsta la que haze 
con él el Magno, ay el más maravilloso valle, de las cincuenta leguas dichas, que 
hasta aquí se ha visto, tierras llanas, de muchísima gente, de que es señor Avama, 
el más famoso Cacique que hasta hoy hemos conocido. (Recio de León [1623] 
1906: 245)

Y a continuación:

Todos los yndios destas provincias de los Chunchos, Menicos y Taranos, ocupan 
las tierras montuosas… Vsan todos de los rritos y ceremonias que los del Pirú, 
por ser indios procedidos que Hinga entró aquí de guarnición; es gente muy cre-
cida y dócil de condición. (Recio de León [1623] 1906: 247)

Lo más probable es que la creencia de que estos grupos procedían del ejército 
del Inca haya sido una tradición legendaria del lugar, recogida por Recio. Sin em-
bargo es interesante hacer hincapié en la existencia de tal tradición en los inicios 
del siglo xvii.

Un párrafo en la relación de Recio que llama poderosamente atención es su re-
ferencia a una fortaleza Inca, aparentemente ubicada a la orilla derecha del río 
Beni:



92 cuatro viajes a la amazonía boliviana92

Y aviendo llegado á esta provincia [de los Marquires], ví una maravillosa forta-
leza, que dixeron auerla hecho el Campo de Hinga, para que quedase memoria 
de que su gente avía llegado hasta aquí, quando entró conquistando esta tierra. 
(Recio de León [1623] 1906: 253)

La incógnita de qué era la ‘maravillosa fortaleza’ vista por Recio, queda todavía 
sin respuesta.

d) Bernardo Torres

En los tiempos de la gobernación de Pedro de la Egui Urquiza en la zona prolife-
raban misiones agustinas. Las descripciones de Apolobamaba y de la tierra de los 
Chunchos por el fraile agustino Bernardo Torres ([1657] 1974) corresponden a la 
misma época que las de Recio de León, lo cual proporciona un valioso material 
comparativo. Hablando de los grupos étnicos que poblaban la corriente baja del 
Tuichi y las tierras aledañas, Torres nombra a los Uchupiamona, los Arabaona y los 
Eparamona. El jefe de los Eparamona se llamaba Celipa, por lo tanto a los ‘Celipas’ o 
‘Zelipas’ de Maldonado probablemente se los puede identificar con esta etnia. Entre 
los Uchupiamona fue fundada la misión San José de Uchupiamonas que, después 
de cambiar varias veces de ubicación, persiste hasta el día de hoy como la comuni-
dad de San José a la orilla norte del Tuichi, no muy lejos de su desembocadura en el 
Beni. Los Uchupiamona se han mezclado con los tacana (quizás, como varios otros 
grupos locales, pertenecían a la misma familia lingüística). La otra misión agustina en 
el bajo Tuichi, Ynamara o Ynarama, de la que hablan tanto Recio como Torres, ha 
desaparecido. Al parecer, cuando Torres usa la palabra ‘chunchos’, la aplica a las tres 
etnias arriba mencionadas, o a cierta parte de ellas. Torres, al igual que Recio, hace 
referencia a otros grupos étnicos: los aguachile y los leco, quienes vivían hacia el sur 
del Tuichi y con quienes las relaciones de los españoles resultaron más problemáti-
cas. Los leco siguen poblando la misma zona geográfica, mientras los aguachile han 
desaparecido del mapa étnico, aunque debe haber sido un grupo bastante numeroso 
e influyente: además de Torres, lo mencionan varios otros cronistas.

e) John William Evans

En los inicios del siglo xx el territorio de Apolobamba, en aquel tiempo llamado 
Caupolicán, fue recorrido larga y exhaustivamente por una expedición inglesa bajo 
el mando de John William Evans. Sus frutos están presentados en un extenso 
artículo en ‘The Geographical Journal’ (Evans 1903). Además de proporcionar 
muchas valiosas observaciones de carácter geográfico, Evans elaboró un mapa de 



93apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

la zona, bastante detallado, aunque no libre de errores, con numerosos topónimos 
hoy en parte desaparecidos. Quizás, uno de los aportes más importantes de este 
informe son las menciones de unos tramos conservados de los caminos Inca.

f) Nicolás Armentia

Una obra magistral para la historia local es el libro ‘Descripción de las misiones 
de Apolobamba’ por el franciscano Nicolás Armentia (1905). Los franciscanos 
han sido protagonistas en la evangelización de la zona desde la época colonial 
tardía. La obra de Armentia oscila entre una fuente etnohistórica y un trabajo 
de investigación. El autor presenta un amplio material de primera mano sobre 
el entorno natural y los grupos étnicos de Apolobamba, pero también reúne y 
analiza un gran cuerpo de datos históricos sobre la población nativa y sobre las 
primeras incursiones conquistadoras y misioneras.

Entre los numerosos méritos de este libro, se puede encontrar la acertada 
identificación del tan popular y polémico término ‘chunchos’ con los tacana 
de Apolobamba:

De lo espuesto creemos poder concluir, que si bien la denominación de Chun-
chos se aplicó un tiempo á todo salvage que no fuese Chiriguano, a medíados 
y fines del siglo diez i siete se aplicó en particular á los indios de raza y lengua 
Tacana… (Armentia 1905: 116)

Varias décadas más tarde Thierry Saignes compuso una tabla que mostraba qué 
grupos étnicos se comprendían bajo el nombre ‘chunchos’ por diferentes auto-
res de los siglos xvi y xvii:

Como Chunchos, Alvarez [Maldonado] 
(1569)

incluye a los Toromonas, Celipas y Marupas

Cabello (1595-1600)	 incluye a los grupos de la cuenca del río Tuiche 
hasta la confluencia con el Beni, y a 
veces sólo a los Aguachiles

Recio (1623) incluye a 15 ‘provincias’ encabezadas por Zelipa
excluye a Lecos y Aguachiles

Bolívar (1629) incluye a los Lecos y Aguachiles entre los caci-
ques ‘chunchos’ del Alto-Beni

Torres (1657) incluye a 26 de las ‘provincias más conocidas’ 
entre el Madre de Dios y el Beni

excluye a Lecos y Aguachiles
Mendoza (1665) excluye a los Lecos y Aguachiles de los Chunchos

(Saignes 1981: 154)



94 cuatro viajes a la amazonía boliviana94

Esta tabla, construida por Saignes, claramente muestra que en la mayoría de las 
fuentes mejor informadas sobre el piedemonte andino, el término ‘chunchos’ 
designa a los grupos de habla tacana, aunque a veces (en pocos casos) en esta 
categoría caen también, seguramente por la proximidad territorial, los leco y los 
aguachile, que no pertenecen a esta familia lingüística.

g) Hissink y Hahn

El hito crucial para el conocimiento de la cultura tacana es el estudio etno-
gráfico de los investigadores alemanes Karin Hissink y Albert Hahn (1961), 
quienes han llevado a cabo su trabajo de campo a lo largo de varios años a los 
comienzos de los 1950. Lamentablemente, la edición original está enteramente 
en alemán, lo cual dificulta enormemente el acceso a ella de los lectores hispa-
nohablantes. En el año 2000 en Bolivia se publicó la traducción al castellano 
del segundo tomo, pero el primer tomo, que contiene una invalorable colec-
ción de mitos tacana, permanece sin ser traducido. Los pocos textos citados 
de esta edición que transcribo a continuación, fueron traducidos del alemán 
especialmente para la ocasión. Obviamente, la doble traducción (de tacana a 
alemán y de alemán a castellano) afecta en cierto grado su precisión y su au-
téntica expresividad.

h) Arqueología: Cordero Miranda, Portugal Ortiz, Girault, Sagárnaga

La arqueología profesional llegó a la Amazonía boliviana tardíamente. Como se 
verá a continuación, los avances en este campo en la región en cuestión siguen 
siendo bastante rudimentarios hasta el día de hoy. Una de las básicas y hasta hoy 
insuperables dificultades para el trabajo arqueológico siguen siendo las condicio-
nes naturales y, como resultado, la insuficiencia de la infraestructura.

Sin embargo, se puede resaltar varios estudios que han aportado considerable-
mente a los conocimientos arqueológicos de la zona. Uno de los pioneros ha 
sido el arqueólogo boliviano Gregorio Cordero Miranda, quien recorrió varios 
sitios a las orillas del Beni en 1962. El informe del trabajo fue publicado años 
después en 1984. Como a tantos otros investigadores, le inquietaba el interro-
gante de la posible presencia Inca en la zona, aunque los resultados obtenidos no 
han dado ninguna respuesta definitiva al respecto.

En 1975 el arqueólogo francés Luis Girault publicó la primera noticia profesio-
nalmente formulada sobre la fortaleza Inca de Ixiamas, sitio que posteriormente 



95apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

fue mencionado en literatura arqueológica innumerables veces, pero que hasta 
ahora no ha sido estudiado detenidamente.

Max Portugal Ortiz ha dirigido su mirada hacia el Beni y sus alrededores (1972, 
1975, 1978). En su artículo del año 1975 habla de tres piezas de cerámica pro-
cedentes de San Buenaventura, de las cuales dos son indudablemente de origen 
Inca, además de un cántaro ‘p’uyñu’ o ‘aríbalo’ Inca y un hacha de bronce proce-
dentes del sitio Baba-Trau en el río Beni. En su breve libro sobre la arqueología 
del Beni de 1978 aparecen las fotos de las dos últimas piezas. 

En 1989 Jédu Sagárnaga logró registrar un hallazgo importante, hecho por los 
pobladores de San Buenaventura, de una tumba cuyo ajuar muestra rasgos Incas. 
A pesar del gran peso del hallazgo, el informe escrito sobre el tema, lamentable-
mente, no ha sido publicado. El manuscrito me fue proporcionado amablemente 
por el autor. Algunos detalles sobre el asunto van a continuación, en el capítulo 
dedicado a las prospecciones arqueológicas.

i) Thierry Saignes 

Una contribución de enorme valor a la historia de los Andes Orientales es la 
obra del historiador francés Thierry Saignes, quien ha reunido en una serie de 
publicaciones (1981, 1985; Renard Casevitz et al. 1988 y otras) una gran canti-
dad de fuentes históricas, publicadas e inéditas, sobre las incursiones en la zona, 
primero de los ejércitos del Tawantinsuyu, luego de los militares y misioneros 
europeos. Su brillante capacidad de orientarse en un mar de documentos contra-
dictorios, le permitió reconstruir de una manera convincente unos considerables 
fragmentos de la etnohistoria de esta poco conocida región.

j) Pärssinen y Siiriäinen

De gran importancia han sido los trabajos de los especialistas finlandeses, el 
historiador Martti Pärssinen y el arqueólogo Ari Siiriäinen (véase Pärssinen y 
Siiriäinen 2003), cuyo mayor mérito ha sido contrastar los datos históricos con 
la arqueología de la zona. La expansión Inca hacia el este ha sido el punto prin-
cipal de su interés. Sus estudios han sido vinculados con el sitio arqueológico 
Las Piedras, en las cercanías de Riberalta (confluencia del Beni con el Madre de 
Dios) que, según su hipótesis, es una fortificación Inca. Al ser comprobada esta 
suposición, Las Piedras se convertiría en el punto más lejano de la presencia Inca 
en el actual Oriente Boliviano.



96 cuatro viajes a la amazonía boliviana96

k) Trabajos recientes

Entre otros estudios recientes en diferentes áreas académicas, referentes a la 
zona en cuestión, se puede nombrar el trabajo en el campo de etnoecología 
tacana de Moreno Chiovoloni (1996) y los estudios arqueológicos de los inves-
tigadores bolivianos Marcos Michel López (1996) y Patricia Álvarez Quinteros 
(2002, 2005). El tema de la expansión del Tawantinsuyu hacia el este está tratado 
en mi artículo “Expediciones Incas” del 2008.

Rastros de contactos con la sierra en la cultura tacana actual

Siguiendo los objetivos enumerados en la introducción, analizaré en este capítu-
lo los elementos de la cultura tacana actual que hablan de los posibles contactos 
con las sociedades serranas. Los datos reunidos durante mi trabajo de campo 
están contrastados con la información documentada en la literatura resumida 
arriba. Obviamente, en muchos casos no se puede sacar conclusiones acerca 
de la fecha en la que un determinado elemento llegó a la zona. Muchos de ellos 
pueden ser atribuidos a influencias tardías. Sin embargo, cuando sea posible, voy 
a tratar de seguir su historia hacia el pasado.

a) Interferencia lingüística de Quechua y Aymará 

En la lengua tacana (familia lingüística tacana) existen indudables préstamos del 
quechua y del aymará. Los mismos tacana-hablantes, en la mayoría de los casos, 
no parecen ser conscientes de este hecho. Los vocablos ‘importados’ se usan 
con toda naturalidad, entre ellos están algunos términos de gran importancia y 
de uso frecuente. Muchos de ellos están agrupados en un apéndice especial del 
diccionario tacana-castellano y castellano-tacana de Buckley y Ottaviano (1989: 
227-229). Por ejemplo, de origen aymará son algunos de los numerales: 3 (qui-
misha), 4 (pushi), 5 (pishica), 6 (sucuta), 10 (tunca), lo cual podría ser indicador 
de relaciones de intercambio con aymará-hablantes. En el diccionario de Buckley 
y Ottaviano la mayoría de estos numerales se señalan como préstamos del que-
chua, sin embargo las mismas palabras existen también en el aymará, y sus va-
riantes que aparecen en la lengua tacana se asemejan más a las formas fonéticas 
del aymará que a las del quechua (Dr. Paul Heggarty, comunicación personal).

También es de origen aymará la palabra ‘mara’, que significa ‘año’ y forma parte 
de los nombres de las fiestas anuales tacana (véase a continuación, también His-



97apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

sink y Hahn [1961] 2000: 218-224), tanto como de los nombres antiguamente 
usados para los espíritus/deidades (Armentia 1905: 135).

En cuanto a los préstamos lingüísticos del quechua, resaltaré aquí tres casos de 
suma importancia.

La misma palabra ‘tacana’ (o ‘takana’) es de indudable origen quechua. Su prime-
ra aparición en las fuentes históricas en relación con esta zona geográfica data 
todavía de los mediados del siglo xvi, en el arriba citado relato de Cieza de León 
sobre la expedición de Peranzúrez, aunque no queda muy clara la relación del 
término con la distribución de las etnias locales.

El diccionario de González Holguín del siglo xvii le atribuye a la palabra 
‘tacana’ el siguiente significado: “mazo, martillo, o herramienta para trabajar 
a golpes”. El mismo significado conserva la palabra en el quechua actual. Es 
ampliamente constatada la abundancia en la zona tacana de hachas de piedra, 
aparentemente de producción local, que se encuentran en grandes cantidades 
en contextos arqueológicos y cuyo uso fue documentado hasta los finales del 
siglo xix (véanse los detalles a continuación, en el capítulo sobre la colección 
privada Nº3 de Rurrenabaque). Es posible que la palabra ‘tacana’ se haya apli-
cado antiguamente a ese tipo de herramientas, y que haya sido éste el origen 
del nombre de la zona, aunque sin unas pruebas más concretas esta suposición 
no deja de ser especulativa. 

Otra palabra de origen quechua es Caquiahuaca, nombre propio del cerro cer-
cano al pueblo de Tumupasa, que en el pasado se veneraba como la principal 
deidad de los lugareños. Hissink y Hahn hacen a él unas extensas referencias. 
Armentia también le presta una atención especial en el capítulo “Creencias reli-
giosas y prácticas supersticiosas”:

Es muy cierto que hasta el día [los tacana] miran el cerro de Caquiaguaca como 
una divinidad, y en vano los misioneros se han esforzado en impedirles que vayan 
á dicho cerro dos veces al año, en los meses de Abril y Octubre ó Noviembre; 
que corresponden precisamente á la época de las cosechas y siembras. El cerro 
Caquiaguaca está en las inmediaciones de Tumupasa, á cuatro leguas de la base de 
dicho cerro; pero para subir á la cumbre, se necesita día y medio ó dos días. Está 
precisamente en el último contrafuerte de los Andes, y en su base comienzan los 
llanos interminables; en él nace el arroyo de Enadere; es el cerro más elevado 
de toda la circunferencia, á grande distancia; son frecuentes en su cumbre los 
grandes ventarrones y tempestades: de aquí han tomado los indios motivo para 



98 cuatro viajes a la amazonía boliviana98

creer que en dicha cumbre reside una divinidad, que es la que promueve estos 
fenómenos atmosféricos, por que no quiere que el hombre pise con sus plantas 
dicha cumbre. Los mismos Tumupaseños se detienen á cierta distancia, en las 
faldas de dicho cerro, y es allí donde hacen sus fiestas que consisten en bailes y 
bebendurrias, etc. (Armentia 1905: 134-135)

Armentia también cita al respecto los antiguos libros de partidas de bautismo de 
Tumupasa, hoy desaparecidos, que comienzan a los mediados del siglo xviii. La 
anotación citada probablemente pertenece al siglo xix:

Creían los Tumupaseños en un Dios Criador y Gobernador del universo; y que 
este había divinizado el cerro Caquiaguaca, colocando en él un Dios tutelar del 
mismo nombre. Los Toromonas vinieron desde sus pueblos en 1780 para visitar 
este monte ó Cerro de Caquiaguaca, y se llevaron un ídolo llamado Edutzi, que 
quiere decir el Guíador ó el que guía, para que los guíara á la felicidad. Los Tumu-
paseños han estimado á los Toromonas, por que los han creído buenos, por estar 
guíados y santificados por Caquiaguaca. (Armentia 1905: 134)

Hasta el día de hoy el cerro Caquiahuaca es uno de los protagonistas de la tradi-
ción oral tacana (véase el capítulo “Tradición oral sobre los cerros”). Es intere-
sante remarcar que a veces se lo vincula con la figura del Inca (véase el capítulo 
“Tradición oral sobre el Inca/los Incas”). 

Huaca (o waka), término quechua ampliamente conocido, significa lugar sagra-
do, objeto sagrado o adoratorio. En la sierra el término a menudo se aplicaba a 
unas formaciones rocosas de formas extrañas, veneradas por la población local, 
mientras en la costa peruana generalmente designa las plataformas artificiales 
(pirámides) con edificios ceremoniales. El uso de la raíz ‘waka’ como parte del 
nombre de un cerro sagrado es perfectamente lógico. 

El vocablo ‘qhaqya’, según el diccionario de la Academia Mayor de la Lengua 
Quechua, significa “trueno, sonido producido por la explosión del rayo”. En 
suma, Caquiahuaca (o Qhaqyawaka) significaría ‘huaca que truena’ o ‘huaca del 
sonido del rayo’. Dado el fuerte vínculo del cerro Caquiahuaca con las tormentas 
y otros fenómenos meteorológicos, que trasluce tanto en el arriba citado texto 
de Armentia como en muchos textos registrados por mí en 2007, que van a con-
tinuación, tal traducción de su nombre parece bastante justificada. 

Sin embargo, el término permite otra interpretación, un tanto distinta. El mismo 
diccionario de la Academia traduce ‘qhaqya onqoy’ como tuberculosis. Gonzá-



99apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

lez Holguín dice que ‘kacyay’ significa ‘regüeldo’ (eructo) y ‘kacyani’, ‘regoldar’ 
(eructar). Para Domingo de Santo Tomás, ‘caquiani’ equivale a ‘hipar el estó-
mago’. En resumen, la raíz designa diversos sonidos de carácter ‘explosivo’ que 
produce nuestro organismo. De este modo, ‘Caquiahuaca’ se traduciría como 
‘huaca que tose / eructa / tiene hipo’. Hissink y Hahn comentan que Caqui-
ahuaca parece ser un volcán apagado ([1961] 2000: 177), aunque el dato no está 
comprobado. Si fuera cierto, el nombre del cerro podría estar aludiendo a secue-
las de la actividad volcánica.

El tercer término quechua, de gran importancia cultural es ‘yanacona’, que de-
signa en la lengua tacana a un brujo / curandero / especialista ritual. La palabra 
todavía está siendo empleada ampliamente en toda la zona tacana. Durante mi 
trabajo de campo tuve la oportunidad de entrevistar personalmente a un yanaco-
na (véase el capítulo ‘El yanacona Don Cupertino Mamío’). Armentia escribe:

Tenían [los tacana] los Motire [término de las lenguas mojo y baure para brujo/sa-
cerdote] es decir los que desempeñaban el oficio de sacerdotes, médicos y hechi-
ceros… Los tacanas [los llaman] Baba ó Yanacona: este último nombre es general 
entre las tribus Araonas, Toromonas y Cavinas [es decir, entre todos los grupos 
de la familia lingüística Tacana]. (Armentia 1905: 132)

Hissink y Hahn aclaran que a los sacerdotes del más alto rango se los llamaba 
‘tata hanana’, lo cual también aparenta ser una interferencia del quechua, o ‘baba 
ecuai’. ‘Baba’ en tacana significa ‘grande’.

En las fuentes históricas peruanas se encuentra con frecuencia la palabra ‘yana’ 
o ‘yanacona’, que en el quechua del Tawantinsuyu designaba a los ‘servidores’ 
del Inca, del estado y de los templos y santuarios; en los tiempos coloniales este 
término aludía a los sirvientes domésticos; y en las épocas modernas pasó a 
significar ‘arrendatario de un latifundio’. La etimología y algunos aspectos de la 
semántica de este vocablo están analizados en detalle en un artículo de Rodolfo 
Cerrón-Palomino (2007). Cabello Valboa [1586] definía a los yanacona como 
“seruidores que no estan sugetos á visita sino que tienen a cargo el ministerio de 
las haciendas de los señores” (citado por Cerrón-Palomino 2007: 149). Guaman 
Poma, quien usa el término ‘yana yacu’ aparentemente en el mismo sentido que 
‘yanacona’, dice: “…El sol y las uacas ydolos [tenían] indios rrezeruados llamados 
yana yacu y uayror aclla” (citado por Cerrón-Palomino 2007: 162). En esta cita el 
término se aplica a los servidores de los santuarios y las respectivas deidades. En 
el manuscrito de Huarochirí se encuentra reiteradas veces la palabra ‘yana’ en el 



100 cuatro viajes a la amazonía boliviana100

sentido ‘sacerdote’, generalmente aunado a la indicación de la deidad / huaca a la 
que estaba asignado el respectivo ‘yana’. Aparentemente, fue precisamente esta 
faceta semántica del término la que se filtró en el ámbito tacana.

Por qué vía y en qué circunstancias fue adoptada esta palabra por los tacana, no 
queda claro. Lo que es indudable es que la prestación data todavía de hace varios 
siglos, porque el vocablo aparece, y con exactamente el mismo significado (brujo 
/ curandero / sacerdote) en la Crónica Agustina de Bernardo Torres de los me-
diados del siglo xvii, que refiere los episodios de los primeros contactos de los 
europeos con los nativos de la zona:

Este [el segundo del jefe Celipa] con inspiración divina bolviéndose azia el hechi-
cero, que estaba cerca del, con gran denuedo le dixo estas palabras: Yanacona (assí 
le llamavan) ¿no dixiste el otro día que el Tulili (nombre de su ídolo y del Demonio) 
avía determinado que esta muger muriesse? (Torres [1657] 1974: 376)

A continuación, en la misma crónica figura una mujer hechicera, a quien también 
se designa como ‘yanacona’:

Vivía en Tayapu una insigne maga, y hechizera, que podía competir con las anti-
guas Circes, y Medeas sumamente respetada y temida de los Indios, llamada co-
munmente la Yanacona del Tulili, que es el Demonio. (Torres [1657] 1974: 431)

Además de estos tres préstamos importantes, cabe mencionar una cantidad de 
topónimos y etnónimos existentes en la zona, que llevan claras influencias de 
quechua y aymará: Mamacona, Jatuncama, Jatunari (véase Church 1903 - mapa), 
Saparuna (Armentia 1903: 133, uno de los grupos étnicos de los que se formó la 
misión de Tumupasa) etc. 

El mismo nombre ‘Apolobamba’, que en sus versiones más tempranas se es-
cribía ‘Polobamba’, es quechua a juzgar por la raíz bamba/pampa, y podría ser 
interpretado como una forma distorsionada de ‘purunpampa’ (monte o despo-
blado). 

Es posible que la terminación ‘–iapo’ de muchos topónimos e hidrónimos sea 
la raíz aymará ‘yapu’, que significa, tanto según Bertonio como en el uso actual, 
‘campo de cultivo’ o ‘una medida aproximadamente equivalente a 7 kilómetros’. 
La misma raíz está presente en el antiguo nombre de La Paz ‘Chuquiapo’ o ‘Chu-
quiabo’ y en el nombre del río sobre el que está ubicada la ciudad.



101apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Otro detalle que llama atención es la posible relación del sufijo que marca el 
plural de los sustantivos en tacana: ‘-cuana’, con una de las formas del plural en 
quechua: ‘-cuna’, actualmente la más común.

Armentia (pp. 95-96) cita una fuente del siglo xvii sobre los indios lecos, los 
vecinos inmediatos de los tacana hacia el sur, afirmando que en aquella época 
la mayoría de los lecos, además de tener su propia lengua (no relacionada con la 
lengua tacana), hablaban quechua. También se describe una vestimenta femeni-
na, sujetada con prendedores ‘topos’, que hace pensar en una influencia andina. 
Los Lecos, habitantes del alto Beni, parecen haber tenido lazos con el mundo 
andino en mucho mayor medida que los tacana.

b) Tradición oral sobre el Inca / los Incas

Sería difícil imaginar que en la época prehispánica tardía las etnias amazónicas ig-
noraran la existencia de los Andes y del rico y exótico ámbito del Tawantinsuyu. 
En las culturas tradicionales existen unos mecanismos propios de la transmisión 
de la información geográfica, muy a menudo vinculados con las vías de inter-
cambio. La información geográfica se convierte en una especie de tradición oral, 
dotando las tierras lejanas de rasgos fantásticos.

Al parecer, el rumor sobre el imperio Inca cruzó el continente sudamericano y 
provocó grandes movimientos de los grupos guaraní en pos de la conquista de 
las ricas tierras, cuyo resultado se hizo conocido en la historia de los Andes como 
la invasión Chiriguana en el sur del Tawantinsuyu, pocos años antes de la llegada 
de Pizarro al Perú. 

Algunos de los grupos amazónicos cercanos a los Andes tienen a los Incas fir-
memente incorporados en su mundo mítico como personajes de características 
sobrenaturales. Es sintomático el ejemplo de los shipibo (véase Belaunde 2008: 
19; Lathrap 1985). Lo mismo sucede en la tradición tacana. En ella general-
mente se habla de ‘el Inca’ en singular, y con menor frecuencia de ‘los Incas’ en 
plural. Tanto en el caso de los shipibo como en el caso tacana, se puede discutir 
largamente si estos personajes, obviamente muy lejanos de los Incas históricos, 
fueron generados por un contacto directo (es decir, de la presencia física de los 
Incas en la zona) o han sido producto de ciertos rumores transmitidos a dis-
tancia. También es cuestionable la fecha en que se gestaron estas tradiciones: se 
podría suponer que son posteriores a la conquista española y que cristalizaron 
‘con fecha atrasada’, después de la caída del Tawantinsuyu. 



102 cuatro viajes a la amazonía boliviana102

Aquí van dos breves textos recogidos durante mi trabajo de campo en Tumu-
pasa.

Eladio Chao. 49 años, Tumupasa, agricultor y médico naturista. 
Se cree que los Incas llegaron hasta aquí, porque hay un camino por donde vi-
nieron. El Inca iba sembrando almendrales y seringales, poniendo oro y plata 
en la tierra. Cuando pasaba por Tumupasa, paró para dormir. Uno de los que 
le acompañaban no podía decir por su forma de vestir si el Inca era hombre o 
mujer. Y le daba curiosidad. Entonces, cuando el Inca se durmió, aquí donde 
está ahora Tumupasa, el otro le levanto las vestimentas, para salir de las dudas. El 
Inca se despertó y de rabia dijo: “En Tumupasa voy a sembrar solo piedras”. En 
otros lugares ha dejado riquezas, castañales, seringales, oro, plata. […] Los Incas 
dejaron caminos cerca de San José de Uchupiamonas y en Apolo, con gradas en 
la roca. Dicen que sabían amasar la piedra.

Abdón Pardo. Tumupasa. 
El Inca ha pasado por acá. Un indígena de acá curioseó si era hombre o mujer, 
se apegó al género, el Inca se molestó y en vez de dejar riqueza, dejó un montón 
de piedras. 

Estos dos textos tienen un parentesco claro con algunas de las narraciones recogidas 
por Hissink y Hahn en los 1950. A continuación se reproducen cuatro textos del primer 
tomo de esa publicación, con la numeración que tienen en el original (traducción del 
alemán: Blanca Gutiérrez y Rolf  Bertschat).

327. el inca y sus cinco sirvientas
San José

El Inca Atahuallpa quería fundar Pelechuco en los picos nevados, en el lugar en 
el que actualmente se encuentra Tumupasa. El Inca tenía cinco sirvientas que 
le atendían. Un día las sirvientas conversando entre sí, manifestaron el deseo 
de tener un hijo del Inca. Al anochecer una de las sirvientas fue donde el Inca 
y lo tocó. “¿Por qué haces esto?” - le preguntó el Inca - “yo soy sagrado”. A la 
siguiente noche fue la segunda sirvienta y tocó al Inca. “¿Por qué haces esto?” 
- le preguntó el Inca - “yo soy sagrado”. A la siguiente noche fue la tercera 
sirvienta y tocó al Inca. “¿Por qué haces esto?” - le preguntó el Inca - “yo soy 
sagrado”. A la siguiente noche fue la cuarta sirvienta y tocó al Inca “¿Por qué 
haces esto?” - le preguntó el Inca - “yo soy sagrado”. A la quinta noche fue la 
quinta sirvienta y tocó al Inca. “¿Por que haces esto?” – le preguntó el Inca - 
“yo soy sagrado”. 

Al sexto dia el Inca hizo llamar a sus cinco sirvientas y les ordenó que se retira-
sen. EI solo se fue a Mamacona para allí fundar Pelechuco. Cuando se encon-



103apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

traba ahí el Inca, llegaron las cinco sirvientas y se acercaron a él de nuevo. Ellas 
continuaban con el deseo de tener un hijo de él.

[Se repite la narración desde “Al anochecer” y continúa:]

Al amanecer de la quinta noche el Inca llama a sus cinco sirvientas y les dice: 
“Quédense aquí. Yo me voy a otro lugar en las montañas. Después regresaré de 
nuevo. Las cinco sirvientas se quedaron en Mamacona. El Inca se fue a las mon-
tañas. ÉI nunca regreso a Mamacona.

328. LA MALDICIÓN DEL INCA
Tumupasa

Un Inca vino de las montañas y se quedó en Caquiahuaca. La gente no sabía si era 
varón o mujer. Un día una mujer lo tocó al Inca porque quería saber de qué sexo 
era. Entonces el Inca maldijo a Tumupasa y la privó de todas las riquezas que le 
había destinado. Desde esta vez solo hay piedras en Tumupasa.

329. POR QUÉ EL INCA MALDIJO TUMUPASA
Tumupasa

En Caquiahuaca vivía un Inca. Nadie sabía si era varón o mujer. Se decía que era 
hombre. Tenía la cara de un hombre y vestía la camisa de los varones. Pero en 
realidad era una mujer. Siempre se rodeaba de mujeres que junto a él vivían, pero 
a ellas no les era permitido tocarlo. Un día el Inca se trajo otra mujer, le dijo a ella 
“Tú no me debes tocar”.

La mujer era curiosa. Cuando llegó la noche, la mujer levantó el mosquitero del 
Inca y le tocó debajo de la camisa. Entonces supo ella que el Inca era una mujer. 
Éste se levantó y se enfadó. La encerró a la mujer en una montaña con todas las 
riquezas destinadas a los pobladores de Tumupasa. ÉI maldijo al pueblo. Nunca 
más debería crecer algo ahí y su gente se quedaría siempre pobre. Luego mandó 
una tormenta terrible, se cayeron muchas casas y murió mucha gente.

366. POR QUÉ EL INCA MALDIJO TUMUPASA
San Buenaventura

El Inca vino de las montañas de Mummuque y pasó a Caquiahuaca. Allí estuvo 
unos días. ÉI trajo muchas riquezas, un cántaro de oro, otro de plata, otro de 
barro y otro de madera, los cántaros estaban llenos de oro y plata. El Inca trajo 
consigo dos mujeres que eran sus criadas, ellas no sabían si el Inca era varón 
o mujer. Una noche cuando el Inca bajaba de la cresta de Caquiahuaca, una de 



104 cuatro viajes a la amazonía boliviana104

las mujeres le tocó para saber si era varón o mujer. El Inca se enfureció de tal 
manera que maldijo a las dos mujeres diciendo: “Nadie tendrá mis riquezas”. 
Las escondió en el interior de la cueva de Caquiahuca y encerró a las dos muje-
res en la montaña como castigo por su curiosidad. Hasta ahora todavía habitan 
ahí sus espíritus.

En la parte del Caquiahuaca que da al cerro Yuruma dejó el Inca sus animales, su 
ganado, llamas, patos y gallinas. Allí todavía los ven los pobladores de Tumupasa. 
Cuando el Inca dejó su riqueza y a las dos mujeres en Caquiahuaca, se dirigió 
después en dirección del cerro Eslabón. Allí se quedó. Su espíritu vive hasta hoy 
en una cueva del cerro Eslabón.

En estos textos se podría notar claramente los siguientes motivos recurrentes:

–	 El Inca es un forastero que viene de lejos.
–	 El Inca es un personaje con claros rasgos sobrenaturales, portador de ri-

quezas.
–	 Se lo asocia con el cerro Caquiahuaca: el cerro aparece como su residencia, 

temporal o permanente, y como el lugar donde él escondió sus tesoros. En 
relación con los textos que narran cómo el Inca maldijo Tumupasa, His-
sink y Hahn comentan que en su colección existe otro texto, de secuencia 
narrativa parecida, donde el protagonista en lugar del Inca es Caquiahuaca 
(1961, tomo 1: 459). En el texto 329 de Hissink y Hahn el Inca provoca 
una tormenta, facultad atribuida en la mitología tacana al cerro Caquiahua-
ca (véase el capítulo sobre las interferencias lingüísticas). Aparentemente, 
a veces el Inca y Caquiahuaca se fundían en un solo personaje.

–	 Al Inca se lo asocia con las montañas en general; en la última versión su 
espíritu se queda a vivir en el cerro Eslabón.

–	 Otros puntos geográficos con los que está vinculado este personaje son 
Pelechuco, Mamacona y Eslabón, donde según numerosas referencias 
existen todavía los restos de un camino Inca. El nombre ‘Mamacona’, apa-
rentemente, recibe su explicación en una de las versiones del mito como 
el lugar en el que el Inca dejó a sus impertinentes sirvientas (texto 327de 
Hissink y Hahn). 

En el segundo tomo de Hissink y Hahn se menciona también en calidad de dei-
dad (edutzi) tacana al cerro Chipilusani, cuidador del oro y de plata, donde según 
la leyenda está escondido un tesoro Inca. Es notable que todavía en el siglo xvii 
el cerro Chipilusani haya sido conocido como lugar rico en metales preciosos. 
Recio de León escribe: 



105apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Treynta leguas más adelante [de la junta de los ríos Pelechuco y Choquata], ay 
otro [cerro] que llaman Chipulizani; es tierra más fría, muy rica de plata, por lo 
que los naturales dél dan á entender, defendiéndole de la gente de otras provin-
cias, y poniendo pena de la vida los cabeças á los súbditos que no digan á los 
españoles que ay plata en él. (Recio de León [1623] 1906: 246)

c) “Las rutas del Inca”

En la tradición actual sobre el Inca las cualidades sobrenaturales de este persona-
je se acentúan aún más. Se habla mucho de su facultad de ‘poner oro y plata en la 
tierra’, de ‘amasar la piedra’, de caminar por los cerros. Se lo asocia firmemente 
con las zonas serranas hacia el oeste y el sur. Un gran interés en la zona tacana, 
especialmente entre los pobladores de Tumupasa, despiertan los trajines del Inca 
por aquellos lugares y las rutas de esos trajines.

Silvestre Chao. 76 años. Tumupasa (originario del lugar), agricultor.
Antes de que pasaran por aquí el Inca, no había orden. El Inca fue el que puso los 
suprefectos. Los corregidores ya los había antes. El Inca iba hacia el Cusco con 
la varita de oro y pasó por aquí. Iba desde Apolo hacia el lado del Perú, al Madre 
de Dios. He trabajado por Puerto Maldonado, ahí me hablaron de un camino por 
donde pasó el Inca. El camino se estaba manteniendo todavía, era senda, des-
pués ya construyeron la carretera. Desde el Madre de Dios el Inca iba faldeando 
cerros, por Ixiamas. No sé si entró por el Madre de Dios y salió por Apolo, o al 
revés. El Inca era como un dios, lo que decía, se cumplía.

Luis Fesi. 65 años. Tumupasa. 
Los Incas iban del sur al norte. Caminaban por las cumbres. Los caminos los 
hacían a pulso. Talaban las piedras. Hacían como querían la piedra, tendrían algún 
material. Antes hablaban mucho de eso. Iban de pico en pico, para ellos no era 
lejos. Por Tequeje se puede subir y luego bajar a Madidi. Es un camino corto. San 
José queda a la mano izquierda. Es un camino antiguo.

Abdón Pardo. Tumupasa. 
Dicen que por Ixiamas era el cuartel del Inca. Venían del norte, desde Ixiamas, 
y se iban por San José. Los Incas sabían amasar la piedra. Más han estado por 
Sorata. Por ahí hay lugares adonde todavía no han entrado investigadores. Dicen 
que por ahí viven todavía unos sabios, descendientes de los Incas, como una co-
munidad. Los Incas eran diferentes, eran personas superdotadas.

Generalmente se apela a dos ‘rutas del Inca’: una por San José de Uchupiamo-
nas, cumbre de Eslabón, Mamacona, Apolo, Santa Cruz del Valle Ameno, Pata y 



106 cuatro viajes a la amazonía boliviana106

Pelechuco. Efectivamente, es un camino Inca mencionado en los inicios del siglo 
xx por Church (1901: 148) y recorrido parcialmente por la expedición de Evans 
(1903: 628). Armentia también habla de él, mencionando que llegaba hasta el río 
Beni, pero describiéndolo como poco transitable: 

Hay sin embargo un camino que partiendo de Pelechuco, y pasando por Santa 
Cruz del Valle Ameno, llega á Apolobamba. De Apolobamba continúa por San 
José de Uchupiamonas, Tumupasa, Ixiamas y Reyes, pero sabe Dios si esto mere-
ce el nombre, no digo de camino, pero ni de senda. (1905: 32)

Y en otra parte alude al mismo camino indicando su origen Inca:

Hanse encontrado además, vestigios de un camino entre Apolo y San José, en las 
inmediaciones de un punto llamado Mamacona. (1905: 117)

En el mapa de Caupolicán de 1958 figura una vía de herradura que sigue la mis-
ma ruta que probablemente por tramos coincide con el camino antiguo y sólo 
abarca el recorrido entre Pelechuco y San José (Lámina lix). Actualmente, por 
los cambios de la infraestructura de la región, sólo unos cuantos pobladores 
locales conocen y usan esta ruta, aunque este camino aparece, paradójicamente, 
marcado en las recientes imágenes Landsat del Departamento de La Paz produ-
cidas por el Instituto Geográfico Militar de Bolivia (desconozco la fecha exacta 
de su edición, pero sin duda fueron publicadas en el transcurso de los últimos 10 
años). Juan Carlos Navia de Tumupasa y San José me contó que conoce la parte 
del camino Inca que cruza la cumbre del Eslabón, frente a San José, en la orilla 
opuesta del río Tuichi. De ahí, según él, se divisa San José. 

La otra supuesta ‘ruta del Inca’, aún más olvidada el día de hoy, parece estar vinculada 
con la fortaleza Inca de Ixiamas: pasa por la parte alta del río Tequeje, cruza la serra-
nía y va hacia el oeste, hacia el alto Madidi. Aunque no conozco pruebas definitivas 
de la existencia de este camino, es un detalle recurrente en las conversaciones de los 
pobladores de la zona. Quizás es el mismo ‘camino de piedra’ cerca de Ixiamas que 
mencionan Church (1901: 150) y Evans (1903: 628). Church escribe al respecto:

Cerca de ella [misión Ixiamas] pasa un camino Inca, que corre de la dirección del 
Cuzco hacia la orilla del Beni. El camino tiene cerca de 25 pies de ancho y aún 
son visibles unos largos tramos bien pavimentados. (Traducción del inglés: v.t.)

En ambos casos las ‘rutas del Inca’ parecen corresponder a unas vías de comuni-
cación reales, cuyos vestigios se conservaban desde los tiempos prehispánicos.



107apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

d) Tradiciones sobre los “dueños”

Los cuentos sobre los ‘dueños’ o espíritus de plantas, animales, ríos, lagunas, 
cerros etc., muy difundidos en la tradición tacana, tienen puntos en común 
tanto con la mitología de la región del río Beni y llanos de Mojos, donde las 
especies más comunes de ‘dueños’ son los ‘jichis’ de las lagunas, los ríos y los 
árboles, como con las creencias andinas, en las que un lugar preponderante 
es ocupado por los espíritus de los cerros. En el pasado en la lengua tacana 
diversas clases de estos seres se designaban con las palabras ‘edutzi’, ‘einidu’ 
‘deovoavai’ y ‘chibute’ (véase Hissink y Hahn [1961] 2000: 175). Hoy en día, 
al igual que algunas especies biológicas, la mayoría de las clases de espíritus 
parecen haberse extinguido.

Actualmente las relaciones de los tacana con los espíritus sobrevivientes pare-
cen ser bastante tensas. Generalmente se habla de los ‘dueños’ como de seres 
peligrosos y dañinos, siempre dispuestos a extraviar y encantar a los incautos 
transeúntes, mandarles enfermedades y jugar con ellos otras malas bromas, bajo 
pretexto de exigirles pagos/ofrendas a ellos y a sus familiares.

Marlén Mamío Gonzales. 30 años. Bella Altura. Hija del yanacona Don Cuper-
tino Mamío. 
De chica, me salió una caracha [en quechua, sarna u otra enfermedad cutánea] en 
la nalga, yo tenía dieciséis años. Le echaba de todo. Le eché la gasolina, se puso 
peor. Le eché barbasco machucado, tampoco sanó. Mi padre me aconsejó probar 
con una papa, no recuerdo su nombre. Tiene en tacana su nombre. La rallé, la dejé 
remojar en agua un rato, y con esta agua lavaba la caracha. Y sanó. […] Mi padre me 
preguntó: ¿”Tal vez en el monte has ido al baño donde había un palo [árbol] caído 
podrido?” Y sí, era eso. Me acordé. Entonces, mi padre dijo que el dueño del palo 
estaba molesto de que le habían tumbado su palo. Los palos que tienen dueños son 
los grandes: los mapajos y los almendrillos. Mi padre cree que son malos. Uno pue-
de quedarse encantado en el monte por uno de ellos. El dueño le cambia de vista, 
y la persona empieza a ver en lugar de palo una casa, y quiere entrar, y quiere que-
darse a vivir ahí. A veces, cuando uno está encantado, se queda a vivir en el monte y 
huye de la gente, y aunque salga, ya no es el mismo. Se vuelve ajeno, siempre quiere 
volver al monte. Lo mismo con los cerros, los ríos, los lagos que tienen sus dueños. 
[…] Un pariente mío, jovencito, fue a pescar una vez con dos otros hombres. El 
bote se volcó y los tres cayeron al agua. Los dos otros salieron, pero del jovencito 
no se supo nada. Buscaron su cuerpo, pero no lo encontraron. Hicieron ver con un 
yanacona, y él dijo que había quedado encantado.

Eladio Chao. 49 años, Tumupasa, agricultor y médico naturista. 



108 cuatro viajes a la amazonía boliviana108

Hace dos años se han perdido dos jóvenes, hermanos, de catorce y quince años. 
Se fueron a pescar y no volvieron. Los yanaconas dicen que el diablo los ha 
desviado. La noche que se perdieron vino un surazo [viento frío del sur]. Los 
encontraron después de trece días. Ellos no habían sentido el frío, ni sabían si era 
de día o de noche.

Claudina Pacamía. San Buenaventura. Esposa de Cirilo Tapia.
Una vez mi marido estaba trabajando en el monte y le apareció un hombre. Es-
taba sentado, todo silencioso, y lo miraba a mi marido. Mi marido le pregunta, de 
donde viene, cual es su nombre, pero el otro no respondía. Le ofreció cigarros, 
fumaron juntos. Pero el hombre seguía sin decir nada. Mi marido se puso de nue-
vo a talar, se volteó, y el hombre ya no estaba. ¿Habrá sido el dueño?

Luis Fesi. 65 años. Tumupasa. 
Los animales también tienen sus dueños. A veces aparece un hombre y se lleva 
al viajero. El viajero cree que es un amigo y se va con él. Hace poco se perdieron 
dos chicos de la escuela en los chacos. Parece que alguien los desvió del camino. 
Ya eran grandes. Contaban después que era camino limpio. Cruzaron la carretera 
y no la vieron. Los encontraron después de doce o quince días. Seguían el cami-
no de noche también, han pasado dos surazos. Nueve y doce años tenían, ahora 
han pasado unos tres-cuatro años. Iban siempre para abajo, hacia el Beni. Son 
espíritus de los muertos malos o los que buscan un pago son los que hacen eso. 
Los mapajos y los almendrillos también tienen espíritus. Un almendrillo se ve de 
noche como un farol, todo alumbrado. Un motosierrista colla [aymará] una vez 
amaneció al lado de un mapajo todo golpeado. Había peleado, pero con quién, 
no se acordaba. Y no tomaba, era evangelista. A veces los espíritus malignos le 
conversan a la gente. A un espíritu maligno es difícil verle la cara, siempre se pone 
de espalda o de costado.

e) Tradiciones sobre los cerros

Los relatos sobre los cerros y sus ‘dueños’ (a veces se distingue entre el cerro 
y su ‘dueño’, a veces son un mismo ser) constituyen un género aparte entre los 
Tacana. Los motivos de una puerta que lleva dentro del cerro, de un pueblo en-
cantado en el cerro, de los animales domésticos que el cerro posee y de vez en 
cuando suelta a la superficie, del oro y la plata escondidos en sus profundidades, 
de los fenómenos meteorológicos que obedecen a su voluntad, todos estos mo-
tivos son inconfundiblemente andinos.

Alejandro Roca. Rurrenabaque. 
Cerro Brujo es un cerro grande, cuando se nubla encima de él, viene mal tiempo.



109apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Sandro Marupa. San Buenaventura. 31 años. Responsable de la casa de la Cultura 
Tacana.
Una vez capturaron los militares a un bárbaro que no hablaba ni tacana ni esse-
eja. Prestó servicio en un cuartel en la serranía entre el río Maije y el río Colorado, 
eso fue por el año 1997. Luego lo dejaron en el mismo lugar donde lo capturaron. 
Dizque era toromona. Ese hombre contaba que había una serranía Quendeque, 
ahí existía una ciudad, o un pueblo dentro de un cerro, y ahí vivía gente. Ese 
hombre era uno de ellos. Había salido del cerro para pasar una prueba para ser 
jefe de su pueblo. La prueba era ir a vivir un tiempo con la gente fuera del cerro. 
Antes había más gente en ese pueblo, ya quedaban pocos. La puerta que lleva 
dentro de la montaña es una roca.

Los toromona, numeroso grupo étnico cuya existencia está registrada en mu-
chas fuentes históricas a partir del siglo xvi, hoy ha desaparecido prácticamente, 
aunque algunos de sus últimos descendientes todavía viven hacia el norte de 
los tacana. Es curioso que los toromona, al desaparecer del mundo real, se han 
trasladado en el ámbito mítico. Entre los tacana y la población urbana de la zona 
de San Buenaventura se los considera una tribu de ‘bárbaros’ (término todavía 
ampliamente empleado en la zona del Beni, tanto por los colonos como por 
los nativos asentados y agricultores, para denominar a los grupos nómades no 
cristianos que hoy en día ya prácticamente no existen a las orillas del Beni). Se 
cree que los toromona todavía viven en unas comunidades apartadas en la selva 
hacia el noroeste de los tacana, que evitan conscientemente todo contacto con el 
mundo civilizado y que se destacan por su estatura descomunal. 

La serranía Quendeque, y el río del mismo nombre, afluente del Beni, se encuen-
tran al sur del Tuichi. No están dentro de la zona históricamente conocida como 
el territorio de los toromona, quienes definitivamente vivían lejos hacia el norte 
del Tuichi, más cerca al Madre de Dios.

El cerro que goza de la mayor fama entre los tacana sigue siendo Caquiahuaca (ade-
lanté algunos datos al respecto en el capítulo sobre los préstamos lingüísticos). 

Eladio Chao. 49 años, Tumupasa, agricultor y médico naturista. 
Caquiahuaca es el dueño del pueblo. En la fiesta anual Eudesearapa los yanaco-
nas trabajan con él. Es celoso. Si uno se acerca, el tiempo se malogra. En el cerro 
hay un hueco grande, ahí vive una fiera que cuida el tesoro. Hace unos 15 años 
que dejaron de ir allá, pero había un yanacona que tenía su casa a media cuesta del 
cerro. […] Fue un hombre a cazar, no cazó nada, subió al lugar donde está ahora 
la antena de Entel. Ahí, en vez de dar una vuelta, se lanzó a caminar en línea recta 



110 cuatro viajes a la amazonía boliviana110

y de pronto, al saltar de una piedra a otra, se vio en una casa, y ahí se quedó. La 
familia lo buscó. Los yanaconas dijeron que se quedó encantado dentro del cerro. 
El yanacona lo trabajó, y salió el hombre, después de ocho días, pero mal salió, 
con fiebre. Contó lo que le había pasado y murió. Los yanaconas dicen que es 
porque ya tiempo que no se ha pagado a los cerros. Esa fiesta de pago a los cerros 
era muy importante. Los dueños de los cerros son los malignos. Caquiahuaca es 
el mayor, otros son sus colaboradores. Si no se les paga, se enojan. Hay pueblos 
encantados dentro de los cerros, con riqueza, con ganado. Dicen que los días 
martes y viernes, los malos días, aparece ganado por ahí.

Luis Fesi. 65 años. Tumupasa. 
El cerro Caquiahuaca era malo antes. Si iban a cazar ahí, comenzaba a llover. 
Ahora le han puesto antena y no dice nada. En otro cerro hace poco se ha per-
dido un hombre mayor. Al mismo cerro antes fue un hombre por el camino de 
anta, el camino era bonito, se quedó a dormir ahí. Luego volvió, pero medio mal, 
y murió al poco tiempo. Todo tiene dueño, los cerros también. El cerro es por 
dentro como una casa. 

En el siglo xix y en los inicios del siglo xx en la zona del Beni y de Mojos existía 
ganado salvaje que era objeto de caza. Algunos de los animales traídos en el siglo 
xviii por los misioneros habían escapado y se habían reproducido en grandes 
cantidades. En la tradición oral de esos lugares a menudo figura ese ganado sal-
vaje, dotado de características sobrenaturales.

Abdón Pardo. Tumupasa. 
En el cerro Ematatujuri el Inca dejó ganado, la gente lo veía a menudo. Algunos, 
dicen, hasta lo cazaban. Ahora ya o se ve, porque los curanderos han volcado 
la puerta para el otro lado, la entrada está ahora al otro lado del cerro. De Ca-
quiahuaca dicen que protege a los tacana. Algunas familias hacían ahí sus ritos 
religiosos. Cuando iban ahí a cazar, se descomponía el tiempo. Se supone que hay 
un tesoro ahí.

Sandro Marupa. 31 años. San Buenaventura. Responsable de la Casa de la Cultura 
Tacana.
Lo que estaba contando de Tumupasa, estos son hechos reales que han des-
aparecido personas, relacionándose con la serranía. Cuando se recurre por la 
desaparición de una persona, se recurre al yanacona o curandero, como ahora 
se lo llama comúnmente. Yanacona se llama en tacana. Él sabe cómo se debe 
prevenir y curar una enfermedad o liberar de una maldición, algún hechizo, que 
se recibe por una persona de alguna otra persona. Entonces, siempre la han re-
lacionado a la serranía con la desaparición de aquellas personas de Tumupasa. 
Uno ha desaparecido en la antena, donde la han construido. Se dice que porque 



111apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

no se ha pagado a la madre, a la Eawaquinahi, como se dice en tacana, a la madre 
Pachamama en quechua. Entonces, por no haber hecho el pago correspondiente, 
tuvo que desaparecer el sereno, lo que dicen, de la antena. Entonces, desapareció 
completamente. Dos desaparecieron que no han vuelto a aparecer más, uno ha 
vuelto a aparecer, pero ya era que su misma forma de expresarse era diferente. Ya 
no era una persona normal. Entonces ya lo llamaban que estaba endemoniado, 
que no era de este mundo. Se maneja mucho esta palabra en la cultura tacana. 
Que ya es de la otra vida. Entonces ya buscaron la forma de hacerlo desaparecer. 
Entonces se ha muerto, dicen. Él hablaba de un cerro lleno de oro, donde hay 
una población con bastante gente. Pero ese lugar nunca se ha visto. Esos son los 
hechos reales que han pasado, le pueden contar en Tumupasa algunas personas. 
Mi padre también, cuando tenía catorce o doce años, él ha visto conjuntamente 
a la población, en esta serranía misma, de la que se cree que tiene lo que llama-
mos un jichi, como un espíritu o un dueño. Entonces una noche de luna clara 
apareció ganado pasteando ahí, ganado vacuno. Al día siguiente fueron a ver las 
huellas, a ver rastro del ganado, absolutamente no había nada. Eso ha sucedido 
hace bastante tiempo, pero lo de la desaparición de los hombres, eso fue entre el 
noventa, cuando se instaló la antena para la comunicación. […] El cerro Caqui-
ahuaca está entre dos otros cerros, y es el más alto. Se le empezó a rendir culto, 
porque el pueblo tacana siempre se consideró guerrero. Estratégicamente, cuan-
do atacaban otros pueblos originarios de la Amazonía, lo que el pueblo tacana 
trataba, es acorralarlos y llevarlos hacia ese lugar. Porque se cree que el cerro se 
los absorbía, desaparecían completamente en su totalidad, no aparecía ni uno. Lo 
que mi padre cuenta, por ejemplo, pienso de que no era tanto que desaparecían, 
sino que había un despeñadero, que no había donde salir y todos caían. Pero se 
suponía antiguamente que el cerro se los tragaba. Y todas las guerras las ganaban. 
Entonces, desde que se trasladaron desde el pueblo de la Santísima Trinidad del 
Yariapo, casi cerca de San José, a Tumupasa, empezaron a venerar a ese cerro. El 
cerro es considerado como el guardián del pueblo.

f) El yanacona Don Cupertino Mamío

Las funciones y los usos de los especialistas rituales (brujos/chamanes/curande-
ros), llamados ‘yanacona’ entre los tacana (el término ‘yanacona’ ya lo comenté 
antes), han sido descritos con bastante detalle por Hissink y Hahn ([1961] 2000: 
197-224). Como era de esperar, desde el momento en el que Hissink y Hahn rea-
lizaron su trabajo de campo en los años 1952-54, la cultura tacana en general, y 
especialmente su segmento religioso-ritual, han sufrido serias transformaciones 
bajo la creciente presión de la modernidad. Las prácticas y las creencias que logré 
registrar en 2007 aparecen como una pálida sombra del complejo y estructurado 
mundo tacana que se perfila en el trabajo de los etnógrafos alemanes. 



112 cuatro viajes a la amazonía boliviana112

Mi único contacto directo con el ámbito de la religión nativa fue la visita a Don 
Cupertino Mamío, el yanacona de la comunidad Bella Altura.

Bella Altura está ubicada a unos 10 km. hacia el norte de San Buenaventura. Ac-
tualmente consiste de 14 familias, todas emparentadas entre sí. Mayormente son 
agricultores, cultivan yuca, maíz y arroz. A partir del año 2000, con el crecimien-
to del turismo en Rurrenabaque, los pobladores de Bella Altura comenzaron a 
producir artesanía de coco de almendra, chonta y semillas para la venta.

Don Cupertino Mamío, de 73 años, abuelo de Sandro Marupa (encargado de la 
Casa de la Cultura Tacana en San Buenaventura), vive en Bella Altura. Además 
de yanacona, es agricultor. De chico ha vivido en Tumupasa, luego se trasladó 
a otra comunidad, llamada Capaina. En los 1960 vino al lugar donde vive ac-
tualmente, que en aquel tiempo estaba despoblado, y fundó la comunidad Bella 
Altura con sus familiares. Todos en Bella Altura son sus parientes. Comenzó su 
actividad de yanacona a los 22 años. Niega haber aprendido el oficio de otro 
yanacona, insiste en haber aprendido solo, ‘rezando y pensando’.

Para el desempeño de sus tareas de yanacona, Don Cupertino tiene una casa ce-
remonial especial, algo apartada de su vivienda. Tener casas ceremoniales fuera 
del territorio de la comunidad era antes una costumbre común entre los tacana 
(Hissink y Hahn [1961] 2000: 207-217), al igual que entre sus vecinos de los 
llanos de Mojos. Las casas ceremoniales de Mojos han sido descritas o mencio-
nadas por muchos cronistas jesuitas de los siglos xvii-xviii, aunque hoy en día 
esta práctica en Mojos se ha extinguido por completo. 

En el interior de la casa ceremonial de Don Cupertino están el altar, una hamaca 
y un par de banquitos. La hamaca es el detalle común para las casas ceremoniales 
tacana, en ella reposa el yanacona en el momento de entrar en el contacto con 
los espíritus (Véase Hissink y Hahn [1961] 2000). El altar consiste en una mesa 
puesta contra una pared cubierta de esteras. Sobre la mesa está extendido un 
mantel de tela de algodón, con cruces hechas en aplicación de raso azul (Lámina 
xxxiii: a, c). Aunque las cruces son una adición reciente a la simbología religiosa 
tacana, la combinación de colores blanco con azul parece ser tradicional para la 
tela de altar (Hissink y Hahn [1961] 2000: 218). La parte central del altar la ocupa 
una cruz de madera. 

Don Cupertino insistentemente afirma que toda su práctica está basada en la 
fe católica y que en sus ceremonias de curación y adivinación él acude a la ayu-



113apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

da de Jesucristo y de la Virgen. No es sorprendente, dado que los tacana han 
sido cristianizados sistemáticamente desde el siglo xvii, básicamente por los 
franciscanos. No se trata tan sólo de la explícita presión por parte de los evan-
gelizadores y su desprecio hacia las ‘idolatrías’, sino probablemente también del 
deseo de los yanacona de incorporar en el arsenal de sus espíritus protectores y 
ayudantes a los personajes tan poderosos y populares como María y Jesús. Como 
en muchos otros casos, a menudo pasados por alto por los investigadores, los 
elementos católicos terminan siendo no tanto signos de la opresión de la cultura 
originaria por parte de la occidental, como síntomas de asimilación de nuevos 
elementos ‘provechosos’ por el dinámico y sensible sistema de creencias nativas. 
Hay que notar además que las creencias y las prácticas religiosas nativas han sido 
condenadas no sólo por los misioneros católicos, sino también por la educación 
moderna en su lucha contra la superstición. A juzgar por los apuntes del padre 
Armentia en los inicios del siglo xx, la tradición de los yanacona entre los tacana 
había sobrevivido tranquilamente a los misioneros durante tres siglos. Incluso en 
los tiempos de Hissink y Hahn, a los mediados del siglo pasado, una gran parte 
de esa tradición se conservaba todavía intacta. Su casi completa extinción es el 
efecto de los últimos cincuenta años. 

La apelación a la fe cristiana por parte de un yanacona también puede ser vista 
como búsqueda de protección contra las malas lenguas de sus compaisanos: 
como en la mayoría de las sociedades tradicionales, el brujo/curandero/cha-
mán es una figura ambigua, tanto solicitada y respetada como temida y odiada, 
vulnerable a todo tipo de acusaciones de acciones maléficas. La experiencia de 
mi trabajo de campo ha mostrado que sólo en algunos raros casos los brujos 
tratan de alimentar esos temores, pero por lo general hacen todo lo posible por 
desligarse de los asuntos de la magia maligna y limpiar su buen nombre (lo cual, 
obviamente, no los salva de rumores y acusaciones). Hissink y Hahn le prestan a 
este tema una atención especial: “Diversos informes tratan sobre el azotamien-
to del yanacona, el echarle del lugar donde vive, la prohibición de su actividad 
profesional y la destrucción de sus objetos ceremoniales”, a continuación de lo 
cual narran una historia del castigo de un yanacona de Ixiamas por parte de sus 
vecinos ([1961] 2000: 200). Don Cupertino reconoce que hasta hace poco a los 
yanacona se les perseguía por ‘brujerías’, por ‘hacer maldades’ y por ‘relacionarse 
con el demonio’.

Volviendo a la descripción del altar de Don Cupertino, sus otros ingredientes 
son: (1) hojas de coca amontonadas; (2) bolsitas de tela de algodón con cruces; 
(3) hojas de puruma (tabaco) atadas en una especie de estuche de hojas de pal-



114 cuatro viajes a la amazonía boliviana114

mera chonta; (4) cahuasha (planta que Hissink y Hahn identifican como jengi-
bre) atada de la misma manera con hojas de chonta; (5) dos botellitas: una con 
la hoja de puruma pulverizada, de color marrón oscuro, la otra con cahuasha en 
polvo, de color amarillo (Lámina xxxiii: d).

La hoja de coca es uno de los ingredientes más importantes en los rituales taca-
na. Su función principal, aparentemente, es la de ser ofrenda y de desempeñar 
el rol clave en las ceremonias de adivinación, lo cual, por supuesto, se asemeja 
fuertemente con su uso en el mundo andino. La coca es cultivada por los tacana. 
La palabra tacana para la coca es ‘arapa’, aunque hoy en día ese término, junto 
con la lengua tacana, está cayendo en desuso. También se conoce su variedad 
silvestre llamada ‘huara-huara’, palabra importada del aymará. En el dicciona-
rio tacana de Buckley-Ottaviano figura la palabra ‘dhahadhi’ para designar la 
coca (hay que mencionar que este diccionario muestra en algunos casos serias 
discrepancias con los resultados de trabajo de Hissink y Hahn y con mi propia 
experiencia de campo). Un informante de Tumupasa, Silvestre Chao, de 76 años, 
resaltó que la palabra ‘arapa’ en sí misma tiene connotación de ofrenda: “Arapa 
no es solamente la hoja de coca, es todo el pago junto, es por eso que la fiesta 
principal del pueblo se llama ‘ehudese arapa’, de ‘ehude’, pueblo, y ‘arapa’, pago, 
el pago del pueblo”.

Según otro informante de Tumupasa, Don Eladio Chao, “la coca la cosecha 
siempre una mujer; en la secada de la coca no debe estar cerca ningún animal que 
la mire o pisotee, tiene que ser limpia; huara-huara no se usa en ceremonias, sólo 
para vicio, y no es tan sabrosa”. El nieto de Don Cupertino, Sandro Marupa, 
comenta lo siguiente:

Para ir a cosechar la coca, la mujer tiene que levantarse de la cama sin haber 
tenido relaciones con su marido, ir al cocal y cosechar tratando no derramar ni 
una hoja al suelo. El secado también es especial. Ningún animal, ni una persona 
puede pasar por encima, ni volando ni caminando. Hay que cuidar eso. Porque 
de otra manera la hoja no sirve.

Los yanacona acostumbraban tener cocales propios para su uso ritual. Don Cu-
pertino tiene su pequeño cocal de unos 10 x 30 metros (Lámina xxxiii: b), con 
los arbustos crecidos hasta unas dimensiones descomunales. Las plantas están 
infestadas por unos gusanos, y Don Cupertino se queja de que no puede com-
prar un químico que lo salvaría de la plaga. Según él, sólo las hojas sanas sirven 
para hacer ofrendas.



115apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Obviamente, es ampliamente conocido el uso de la coca para fines rituales en los 
Andes. Pero la planta de la coca requiere de un clima moderadamente cálido y se 
cultiva básicamente en la selva alta. Los cocales más importantes que aprovisio-
naban con la hoja de coca al Cusco estaban ubicados en la zona hoy pertenecien-
te al Parque Nacional Manu (Véase Gade 1999: 137-156). Pero el hecho de que 
la coca físicamente proviene de la selva alta no es garantía de que su uso ritual 
también fue importado de ahí. En el caso de los tacana, se puede suponer tanto 
que el uso de la coca por los yanacona es una tradición autóctona que remonta 
a la época prehispánica, como se podría especular con que es una costumbre 
traída aquí desde la sierra en una fecha no determinada. 

Las bolsitas de tela de algodón con cruces, dispuestas en el altar, durante los 
rituales se llenan de coca ‘para ofrecer a dios’.

El tabaco (puruma en tacana) es otra planta de suma importancia. Según explica 
Don Cupertino, es ‘para el control’, para protegerse de ‘alguna maldad’ que le 
pueden hacer, para ahuyentar a los malos espíritus. En muchas culturas nativas 
americanas el tabaco tiene esta misma connotación.

Cahuasha es otro ingrediente ritual importante. Se cree que tiene poderes cura-
tivos. Don Eladio Chao de Tumupasa contó que “cahuasha es para enfriar, para 
bajar fiebre; cuando hay guerra, para apaciguar”. Otro informante de Tumupasa 
afirmaba que su padre se había curado con cahuasha de la fiebre amarilla.

Hissink y Hahn en los 1950 escribían: “Antes, los yanacona, al igual que sus 
asistentes masculinos y femeninos, llevaban vestiduras suntuosas, con plumas 
y collares elaborados de lapislázuli. Su vestimenta actual sólo es un destello de 
lo que usaban antes” ([1961] 2000:201). Del mismo modo, la vestimenta de un 
yanacona de hoy es un destello de lo que observaron, describieron y dibujaron 
Hissink y Hahn (pp. 181-206). El atuendo que usa Don Cupertino durante la 
ceremonia se limita a un sencillo tocado de una cinta con varias plumas cosidas 
a ella (‘ecureaba’) y una bolsita de lana, del mismo tipo que se conoce bajo el 
nombre ‘chuspa’ entre los quechua (Lámina xxxiii: a). En el contexto tacana 
se conoce y se usa la palabra ‘chuspa’, pero también existe el término propio: 
‘etseduedeque’, lo cual se traduce de tacana como ‘colgado en el pecho’ (etsedu 
- pecho). Las bolsitas ‘etseduedeque’ albergan, cuidadosamente guardados entre 
hojas de coca secas, a los espíritus patrones y ayudantes del yanacona, materiali-
zados generalmente en forma de pequeñas piedritas. 



116 cuatro viajes a la amazonía boliviana116

Según se puede deducir de los apuntes de Armentia (1905: 134-135), la principal 
palabra genérica tacana para un espíritu o una deidad (o mejor dicho un equi-
valente aproximado a los términos castellanos ‘espíritu’ y ‘deidad’), es ‘edutzi’. 
Lamentablemente, durante mi trabajo de campo no he registrado esta palabra en 
uso. Los espíritus-edutzi en forma de piedritas eran protagonistas de las ceremo-
nias de los yanacona antes de que se hayan divisado en el horizonte Jesucristo y 
la Virgen María. Su amplio y complejo repertorio de antaño, descrito por Hissink 
y Hahn ([1961] 2000: 175-188), se ha olvidado casi por completo. Hoy el rol de 
las piedritas-edutzi en los rituales religiosos sigue siendo de suma importancia, 
pero se habla de ellas con reserva. 

Don Cupertino tiene dos piedritas, cada una se guarda en su respectiva bolsita-
‘etseduedeque’ y tiene su nombre propio. La primera, y la más importante, según 
Don Cupertino, se llama “Corazón de Bolivia”. Es redonda, aproximadamente 
de 1 centímetro de diámetro, de color blanco, con puntos rojos. Más parece una 
cuenta de vidrio, o de algún otro material artificial, convertida en canto rodado. 
Don Cupertino se niega a comentar acerca de la procedencia de la piedrita, dice 
que ‘apareció sola’ milagrosamente y no permite tomarle fotos.

La segunda piedrita es lisa, brillante, alargada (de unos 5 centímetros de largo), 
de color negro profundo. Su nombre es “Desenfriol”. Se especializa en curar las 
fiebres. Se la coloca en el antebrazo de la persona enferma y le quita la fiebre. Al 
igual que el “Corazón de Bolivia”, el “Desenfriol” apareció milagrosamente.

Si son éstos los verdaderos nombres de los espíritus-patrones, o si sus nombres 
en tacana Don Cupertino prefirió guardar en secreto, lo ignoro. 

Cabe mencionar que en una tercera bolsita ‘etseduedeque’ Don Cupertino guar-
da una cruz de metal, que se ha incorporado orgánicamente en el colectivo de 
sus espíritus-ayudantes.

En el transcurso de la conversación le he pedido a Don Cupertino que me leyera 
la suerte. Obviamente, en el trato con un forastero, sobre todo con un investi-
gador, en una situación artificial, impostada, el yanacona se da cuenta de que se 
espera de él una ‘demostración’ de su oficio, y no toma la tarea muy en serio. Sin 
embargo, he aquí la descripción del procedimiento (xxxiii: c).

Ante todo, Don Cupertino se puso la corona ‘ecureaba’ y la bolsita ‘etseduede-
que’, la que tenía la cruz metálica dentro, tendió el mantel sobre el altar, dispuso 



117apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

todos los ingredientes de la ceremonia en orden, incluyendo las bolsitas con las 
dos piedritas, y encendió la vela. Al terminar la preparación, se dirigió en caste-
llano en voz alta a Cristo y a la Virgen María. Luego pasó a hablar en voz baja 
en una mezcla de castellano y tacana, al parecer con la intención de no ser oído, 
dirigiéndose hacia el altar. Tomó una de las bolsas de tela de algodón, la llenó de 
hojas de coca, le hablo, sopló sobre ella, la miró con atención y la puso en el cen-
tro del altar, apoyada contra la pared, al lado de la cruz de madera. Extrajo de la 
bolsita ‘etseduedeque’ que colgaba de su cuello la cruz metálica y la apoyó contra 
la bolsa con la coca. Tomó en la mano el atado de ‘cahuasha’ y habló en tacana, al 
parecer dirigiéndose a las piedritas sobre el altar. Luego se alejo del altar y se sen-
tó en la hamaca en una actitud meditativa. Se levantó al cabo de unos minutos, se 
acercó de nuevo al altar y tiró sobre él el “Corazón de Bolivia” a manera de dado. 
Lo miró y dijo: “El corazón salió bien, vas a estar bien. Es todo”. Más tarde Don 
Cupertino añadió a su sentencia que la ceremonia no consistía tan sólo en “leer 
la suerte”, sino también en “dar la buena suerte”, o la bendición. 

Hissink y Hahn describen procedimientos ceremoniales mucho más complejos, 
estrictamente ordenados y sin intervención de elementos cristianos. Quizás hoy, 
cuando la tradición de los yanacona está a punto de desaparecer, los rituales se 
han vuelto menos reglamentados, una gran parte de los detalles y los ‘adornos’ 
de la ceremonia se dejan al arbitrio de cada practicante y dependen en gran parte 
de su visión personal y de su creatividad.

g) Fiestas anuales y otras ceremonias

Hissink y Hahn describen dos fiestas principales de los tacana: la de la siembra 
en el mes de agosto y la de la cosecha en marzo. Asombrosamente, no he logra-
do encontrar datos sobre ninguna de estas dos celebraciones. Armentia (1905: 
134) también menciona dos fiestas anuales en Tumupasa, la de la siembra y la de 
la cosecha, pero en otras fechas: en Abril y en Octubre o Noviembre.

La mayoría de los tacanas actuales concuerdan en que el lugar donde mejor se ha 
conservado la costumbre de fiestas y ceremonias tradicionales, al igual que mu-
chos otros elementos de la cultura originaria, es Tumupasa. El pueblo se conoce 
bajo este nombre a partir de los mediados del siglo xviii, cuando a este lugar fue 
trasladada la misión franciscana de la Santísima Trinidad de Yariapo.

Hoy en día la fiesta anual principal en Tumupasa es Ehudese Arapa, que se 
celebra al comienzo de cada año, poco tiempo después de la elección de las 



118 cuatro viajes a la amazonía boliviana118

autoridades locales. Según Don Eladio Chao (49 años, Tumupasa, agricultor y 
médico naturista), las autoridades recién elegidas se encargan de la organización 
de la fiesta. Los colaboradores del corregidor (los ‘huaraji’) juntan la coca y el 
maíz para la chicha de todo el pueblo, de cada familia. El mismo corregidor hace 
acuerdo con el yanacona que va a ‘trabajar’ la fiesta, es decir celebrar la ceremo-
nia. A cargo de la preparación de la chicha para la fiesta están las mujeres de los 
‘huaraji’, dirigidas por la esposa del yanacona (la ‘quina’, término aplicado antes 
a varias mujeres asistentas del yanacona, supervisadas por su esposa). Apoyan 
en la ceremonia los ayudantes del yanacona, llamados ‘cuaisha ebacua’ y sus 
mujeres. Según Don Eladio, la costumbre de hacer las celebraciones en las casas 
ceremoniales ya prácticamente ha desaparecido, junto con las mismas casas.

Don Eladio dice que otra fiesta anual importante era la llamada Maramiri (la 
palabra ‘mara’ de origen aymará, que significa ‘año’, aparentemente formaba 
parte de la mayoría de los nombres de fiestas anuales, véase Hissink y Hahn), en 
la que los hombres del pueblo reventaban los capullos de flor de cierta planta, 
se hacían coronas de flores y organizaban los bailes. El propósito era garantizar 
la fertilidad de la tierra para el año venidero. Según Don Eladio, ya desde hace 
aproximadamente 20 años que la fiesta no se realiza. 

Otro informante, Don Sandro Marupa de San Buenaventura, asocia la fiesta del 
Maramiri con el pago al cerro Caquiahuaca. Su comentario al respecto es bas-
tante extenso y detallado, sin embargo no es información de primera mano dado 
que Don Sandro pertenece a una generación joven.

Sandro Marupa. 31 años. San Buenaventura. Responsable de la Casa de la Cultura 
Tacana.
Se celebraba una ceremonia ritual cada 8 de diciembre, que se la denomina el 
Maramiri. Maramiri es como algo muy temible, al que hay que guardar respeto. 
Esa ceremonia ritual se hacía en dos lugares. A veces se la hacía a tres kilómetros 
al pie de la serranía, abajo, y a veces a siete kilómetros. Se armaban comisiones de 
fiesta para las danzas de los jóvenes, de las señoritas, de los adultos, de los ancia-
nos, grupos que entraban a hacer sus presentaciones de danzas en la ceremonia. 
Además, las comisiones de cazadores que se iban a los cuatro puntos cardinales. 
Ellos traían carne y la entregaban al jefe del pueblo y él la daba a la comisión para 
que la compartan y sirvan a todos. En la ceremonia el que iba a la serranía era el 
yanacona, el jefe, el baba. Yanacona y baba es lo mismo. El jefe y el curandero 
es la misma persona. Antiguamente era así. Ahora también, el que tiene más 
conocimiento tradicional, los comunarios acuden a él, al yanacona lo respetan 
más que cualquier autoridad. En la ceremonia del Maramiri el yanacona subía al 



119apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

cerro, uno, para agradecer por el año que había pasado. Si el pueblo se ha portado 
mal, muy mal, durante todo ese año, entonces el yanacona misteriosamente des-
aparecía, no volvía. Y cuando no volvía al pueblo durante tres días, se guardaba 
silencio por la muerte del jefe. A los tres días empezaban nuevamente una fiesta. 
Y en esa fiesta hacían como una competencia de fuerza, de conocimiento, de 
astucia, en la danza, en la música. El que quería ser jefe tenía que saber todo, la 
mayor cantidad de astucias que podía saber una persona, además de ser fuerte. 
Era como una fiesta de competencia, de prueba. Y se elegía nuevamente a un 
yanacona. Pero si el pueblo se ha portado más o menos bien, el yanacona volvía. 
Pero traía un mensaje, de que el pueblo se ha portado así, más o menos, o que el 
pueblo se ha portado bien, y traía la bendición para el próximo año. Entonces, 
al yanacona no le pasaba nada. Eso sucedía. Mi padre sabe mucho de eso, pero 
no lo cuenta. Sólo a nosotros nos cuenta a veces, cuando charlamos… Varios 
cuentan que había la casa a los siete kilómetros, o a los tres kilómetros, donde se 
celebraba de una manera ordenada, eso ya ha desaparecido con los franciscanos, 
después se empezó a celebrar en la intemperie. Mi padre contaba que los jóvenes 
tenían ahí su lugar. Sólo tenían que presenciar el acto que les correspondía den-
tro de la ceremonia. Otro lugar había para las señoritas. No podían estar juntos. 
Tenían sus asientos separados de la pared. No podían pasar por delante de las 
personas mayores. Los varones por la mano derecha, por la parte de atrás de los 
asientos de los mayores, y las señoritas por la parte de atrás de los asientos de las 
señoras. Ahora ya no se celebra así. 

Elia Mamío Gonzáles (48 años, Bella Altura, madre de Sandro Marupa y her-
mana de Marlén Mamío), originaria de la comunidad de Capaina, ha vivido un 
tiempo en Tumupasa, hacia los finales de los 1970, y en el 1979 estuvo en una 
ceremonia importante, celebrada por el yanacona más conocido de ahí. Se ce-
lebraba en la casa ceremonial, donde en aquellos tiempos también se llevaba a 
cabo la fiesta de Maramiri y otras fiestas. El objetivo de la ceremonia consistía en 
ahuyentar una enfermedad que, según se decía, estaba por venir.

La casa estaba aproximadamente a una hora de caminata, más o menos, de Tumu-
pasa. Saleron en la tarde, y a las seis o siete ya estaban ahí. El yanacona tenía su 
altar dentro de la casa, con la cahuasha y la puruma, amarradas con hoja de chonta. 
La cahuasha no es una semilla, sino una como papita. El yanacona era uno solo. 
Convocaron a toda la gente, cada uno venía llevando su coca y su chicha en tinajas, 
mamaeidi [mama, madre en quechua; eidi, bebida en tacana] y enatuja [según His-
sink y Hahn, la chicha ceremonial de maíz tostado, p. 207] se llamaba la chicha, es 
una chicha especial. El maíz se muele, se tuesta, se hace hervir, se cierne y se deja 
a fermentar de un día para otro en una tinajita. Esa chicha la preparaban sólo en 
ocasiones especiales, no era para todos los días. La coca y la chicha las llevaban a la 
casa y las ponían sobre el altar, antes de la ceremonia. También llevaban sus velas y 



120 cuatro viajes a la amazonía boliviana120

mecheros, para poner en el altar y para que haya luz. El yanacona habló algo, estaba 
dentro de la casa delante del altar. La gente también estaba ahí presente, calladitos y 
con respeto. El yanacona tenía en las manos la cahuasha y la puruma. Tenía puesta 
una corona con plumas. Después salió de la casa, se dirigió a los cuatro lados, so-
plando, cantando y bailando, para espantar el mal viento. Al final, bailando por el 
patio, empezó a temblar, temblar y se desmayó. Sus ayudantes lo levantaron y se lo 
llevaron. Después se repartieron la coca y la chicha entre toda la gente. La ceremo-
nia duró toda la noche, volvieron al día siguiente. Se emborrachaban mucho, pero 
al día siguiente se fueron todos. La casa era una casa como todas, solo que al lado 
del altar le ponían esteras. Cerca había unas chozas, para los que querían ir a dormir 
en la noche. Cada familia construía la suya, después volvían ahí cuando venían de 
nuevo. Los niños y algunas mujeres se iban a dormir, pero otras mujeres y todos los 
varones se quedaban de largo toda la noche. Mayormente sólo los hombres se em-
borrachaban. Dentro de la casa toda la gente se sentaba sobre las esteras. No había 
ninguna regla especial para el orden, todos se sentaban juntos: hombres, mujeres y 
niños. Sólo cuando el yanacona hablaba delante del altar, todos guardaban silencio. 
Mi suegra decía que había otros yanaconas que hacían ceremonias parecidas. El 
yanacona, además de ser yanacona, tenía sus chacos [campos de cultivo] y trabajaba 
en sus chacos. La coca que llevaban, la cosechaba en sus propios chacos. La coca 
también la usaban a diario, para mascar. Dicen ‘mascar’ o ‘bolear’. A veces dicen 
‘picchar’. La tola del motacú [una palmera] la queman y de eso hacen ‘piti’ [equi-
valente a la llipta en los Andes], para endulzar la coca. Dicen que con esa ceniza se 
vuelve más dulce. Los yanaconas también tienen su toallita, en ella ponen la coca y 
encima las piedritas. Trabajan mucho con piedritas.

h) Los pagos

El concepto de ofrenda a los espíritus y las deidades, con el fin de obtener su ayuda y 
benevolencia, existe en todas las culturas tradicionales. Entre los tacana se la designa 
con la misma palabra ‘pago’ que en los Andes. Se paga a la tierra, a los cerros y a los 
‘dueños’ de plantas y animales. La deidad que personifica a la tierra se conoce tanto 
bajo el nombre quechua/aymará ‘Pachamama’ como bajo la denominación propia 
de la lengua tacana ‘Eawaquinahi’ (este último hoy en día ya no se usa mucho). Sería 
obvio suponer que el término ‘Pachamama’ es una influencia serrana reciente. Si 
lo es, tiene más de 50 años, porque Hissink y Hahn ya registran este nombre como 
ampliamente utilizado en el contexto tacana ([1961] 2000: 177-178). También para la 
ofrenda se usa la palabra ‘challa’, de igual manera importada de la sierra. 

Eladio Chao. 49 años. Tumupasa. Agricultor y médico naturista.
Pago es un rito grande. Challa es algo menor, para ocasiones especiales, como cuan-
do se roza el chaco. Se paga, por ejemplo, cuando un bebé está asustado, el almen-



121apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

drillo se llevó su sombra. Al almendrillo hay que pagarle. Se paga con una ardilla o 
con un venado. El pago al agua es pescado. Si la sombra la quitó la Pachamama, el 
pago es la peta [tortuga]. La peta es de la Pachamama. Para pagar, el curandero dice: 
“Tráeme tanta chicha dulce, mamaeidi y wiñapu o ehudata, chicha fuerte, tanta coca 
y tantas cruces de cahuasha [la cahuasha amarrada en hojas de chonta se mide en 
‘cruces’]. El cahuasha lo puede preparar cualquiera, el puruma sólo el curandero o 
sus ayudantes, es más sagrado. La carne ofrecida se la come el curandero.

Silvestre Chao. 76 años. Tumupasa (originario del lugar), agricultor.
Antes se pagaba a los cerros con la coca cada cinco-seis años. Los yanaconas de-
cían: Hay que hacer pago a los cerros. Si no, se enojan y mandan enfermedades.

Sandro Marupa. 31 años. San Buenaventura. Responsable de la Casa de la Cultura 
Tacana.
El pago se hacía, por ejemplo, cuando se tenía que hacer un sembrado. Un pago a la 
Eawaquinahi. Yo he podido ver todavía que mi abuelo, para poder rozar el monte, 
para hacer su chaco, llevaba su chicha. Antes no había alcohol, era chicha fermenta-
da. Podía ser de camote o de una papa del monte que no me acuerdo ahora el nom-
bre. Y lo llevaban al chaco y cavaban un pozo. Ahí ponían la coca y ahí echaban la 
chicha. Grandes cántaros de chicha echaban y lo tapaban. Una vez hacían eso, se 
ponían a tomar. Ese día no empezaban a rozar. Al día siguiente recién empezaban 
a carpir. Para sembrar igual hacían. Después de quemar el monte, traían bastante 
hoja y chicha. Toda la familia, porque antes era como unidad comunal. Del chaco 
de uno toda la comunidad obligatoriamente tenía que ir. Cada uno llevaba su chicha 
y todos tenían que echar un poco al pozo que se hacía, para hacer la challa. 

Doña Marlén Mamío (30 años, comunidad Bella Altura, agricultora y artesana) 
dice que nunca ha presenciado un pago, pero sabe que se paga, por ejemplo, por 
el terreno nuevo. Si una persona o un grupo de personas van a vivir en un lugar 
nuevo, puede ser que les vaya mal, que se enfermen los niños, si no se ha pagado 
a la Pachamama.

Los conceptos de ‘challa’ y ‘pago’, sobre todo del ‘pago a la Pachamama’ y a los 
cerros, ponen en evidencia una fuerte filiación con el mundo Andino, aunque 
este punto común puede ser producto de contactos tardíos y también puede ser 
resultado de una serie de influencias acumuladas a lo largo de varios siglos.

i) ‘El ídolo Paititi’

En calidad de nota al margen, me permito volver al tema de mi constante interés: 
el posible origen del nombre ‘Paititi’ y del ciclo de mitos y leyendas que se formó 
en torno a él.



122 cuatro viajes a la amazonía boliviana122

Durante mi trabajo en Rurrenbaque registré el siguiente pequeño relato:

Gabriel Buchapi Umaday. 42 años. Rurrenabaque. Guardaparque de la reserva 
Pilón Lajas. 
Mi abuela vivía en Rurre, pero era de Tumupasa. Vivió hasta 115 años y murió 
porque se intoxicó en una fiesta. Fiestas antes duraban semanas. Me contaba que 
los tacana antes tenían un ídolo que se llamaba Paititi, que les dijo que tenían que 
ir a buscar un lugar sagrado. Es por eso que muchos tacana se han ido a vivir a 
otro sitio.

Sorprendentemente, este cuento recibe una confirmación en los datos propor-
cionados por Armentia, quien, dice, citando un antiguo libro de partidas de bau-
tismo:

Bidui Paititi, es el ídolo que adoraban los Tumupaseños, creyendo que había de 
venir el día del juicio á premiar ó castigar. (1905: 134)

En el relato de Gabriel Buchapi está presente el tema de la migración en busca 
de un lugar sagrado / feliz, tema también presente en la creencia acerca de la 
existencia de la Loma Santa, ampliamente difundida en los Llanos de Mojos, 
probablemente debida a una influencia de la mitología guaraní.

Sitios Arqueológicos con posibles influencias serranas

Hay bastantes motivos para hablar de la presencia andina en Apolobamba en 
base a evidencias arqueológicas. Uno de los argumentos de mayor peso es la pre-
sencia de la llamada ‘fortaleza Ixiamas’, de indudable origen Inca, que general-
mente se interpreta como una fortificación fronteriza que marca los avances del 
Tawantinsuyu hacia el este (véase Girault 1975, Faldín 1978, Pía 1997, Pärssinen 
y Siiriäinen 2003). Su existencia se conoce por lo menos desde los años 1970, 
pero el sitio todavía espera su hora para ser estudiado en detalle.

Ya se habló en el capítulo “Las rutas del Inca” sobre los caminos Incas en la 
zona. El mejor documentado es el que va desde San José de Uchupiamonas a 
Pelechuco, pasando por Apolo.

Un antecedente importante, aunque lamentablemente poco conocido, es el ha-
llazgo en 1988 en San Buenaventura de una tumba con rasgos serranos, posi-
blemente Incas, registrado en el informe inédito del arqueólogo boliviano Jédu 



123apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Sagárnaga (1989), que me fue gentilmente proporcionado por el autor. En resu-
men, las circunstancias del hallazgo fueron las siguientes. A fines del año 1988, 
durante la construcción del alcantarillado en el pueblo de San Buenaventura, los 
pobladores locales se toparon con un entierro humano, posiblemente de varios 
individuos, con un rico ajuar que incluía objetos de metales preciosos. Al correr 
el rumor, toda la población se abalanzó sobre el sitio, y el material arqueológico 
fue sistemática y exhaustivamente saqueado a lo largo de dos meses. En enero 
del año siguiente, al recibir la noticia del hallazgo, Jédu Sagárnaga, con autori-
zación del Instituto Nacional de Arqueología, viajó al sitio, donde se empeñó 
en reunir los datos sobre el contexto arqueológico destruido y en rescatar en lo 
posible las piezas que todavía quedaban en las manos de la población local, con 
la ayuda del Comité Cívico del lugar. Los resultados de sus esfuerzos fueron los 
siguientes:

Entrevistado Daer Antezana, uno de los principales protagonistas, nos comentó 
que el entierro se hallaba a unos 150 cms. de profundidad. Mencionó haber visto 
tres cráneos, pero no supo decirnos si eran tres esqueletos. El (o los) individuo(s), 
por el relato, habría(n) sido enterrado(s) echado(s) en posición horizontal. El 
ajuar habría consistido en una diadema de oro, 2 manillas del mismo metal, pla-
quitas tanto de oro como de plata, un cinto de plata, un pectoral (?) en forma 
de media luna de cobre, cascabeles y boleadoras del mismo metal, al menos un 
cántaro de cerámica, un objeto de madera (tal vez una litera) y quien sabe qué 
otras cosas más.

De todo ello se conservan en la Alcaldía del pueblo la diadema de oro (fragmen-
tada), varias plaquitas de plata, algunos cascabeles de cobre, un trozo de cerámica 
y algunos huesitos y dientes probablemente del individuo allí enterrado. (Sagár-
naga 1989: 3)

Las piezas que se logró rescatar fueron entregadas al Museo de los Metales Pre-
ciosos en La Paz. Actualmente la diadema de oro y un brazalete forman parte de 
la exposición permanente de este museo (Lámina xxxiv: a, b). 

Si bien no se puede cuestionar el origen serrano de las piezas metálicas, por la 
técnica aplicada en su confección, se puede dudar acerca de su fecha y filiación 
cultural. Sin embargo, Jédu Sagárnaga en su informe llegó a la conclusión de que 
el ajuar de la tumba saqueada era de origen Inca: junto con las piezas metálicas 
se conservó un fragmento de cerámica, definitivamente perteneciente a un reci-
piente Inca Imperial. Durante la recolección de fragmentos de cerámica a la ori-
lla del río Beni, Sagárnaga recogió otro fragmento perteneciente a un recipiente 



124 cuatro viajes a la amazonía boliviana124

del mismo estilo, un asa en forma de cabeza pato, aparentemente de un plato, 
forma típica en la alfarería Inca. 

Para Sagárnaga, el hallazgo de San Buenaventura es una prueba fehaciente de 
la presencia física de los Incas a las orillas del río Beni. Aunque se pusiera en 
duda esta hipótesis y se presumiera que el individuo enterrado (o los individuos 
enterrados) en la tumba con el ajuar del horizonte tardío pertenecía(n) a la élite 
local, la presencia de tantos objetos de origen serrano hablaría de unos intensos 
contactos políticos y/o comerciales.

a) San Buenaventura 1

El sitio San Buenaventura 1, registrado durante la temporada 2007, está ubicado 
dentro de la población del mismo nombre (provincia Iturralde, Departamento 
La Paz). Lo presento aquí como un solo sitio arqueológico de gran extensión, 
pero lo hago únicamente por la escasez de datos disponibles. En realidad, lo más 
probable es que se trate de un conjunto de sitios. Consiste básicamente en unos 
restos de muros de piedra, que aparecen en el corte del barranco del río Beni a lo 
largo de la población (Véase el mapa de San Buenaventura en la Lámina lvii). 

Los valiosos datos acerca de la existencia del sitio y de su reciente historia se 
los debo a Don Sandro Marupa, encargado de San Buenaventura. Según cuenta 
Don Sandro, en los 1980 (la fecha exacta es cuestionable), de la orilla del río 
Beni, justo en el lugar donde está el pueblo, se desprendió y cayó al río un gran 
pedazo de tierra, de unos 100 o 200 metros de ancho, llevándose dos cuadras de 
la población. Un acontecimiento de este tipo no es raro en los llanos Amazóni-
cos de Bolivia, donde la dinámica fluvial en general es muy notable. La historia 
ha registrado muchos casos en los que cambios en la corriente de los ríos han 
afectado drásticamente el destino de los centros poblados construidos en sus 
riberas, e incluso han causado traslados de poblaciones enteras, como en el caso 
de la comunidad de San Marcos sobre el río Beni, visitada por mí en el 2006.

Al desprenderse la orilla, en el corte del barranco aparecieron claramente ves-
tigios de varios muros de piedra, perpendiculares a la línea de la orilla, en una 
extensión total de 500 metros aproximadamente, que están marcados en el mapa 
de San Buenaventura con los números de 1 a 5 (Lámina lvii). Actualmente, sólo 
en el punto Nº3 aparece claramente un muro de unos 2 metros de ancho, que es 
visible a partir de la superficie de la tierra hasta la profundidad de unos 80 centí-
metros (Lámina xxxiv: c, d). El borde de la estructura se percibe hasta unos 2 o 



125apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

3 metros orilla adentro, luego se pierde. Según comenta Don Sandro Marupa, la 
continuación de este mismo muro fue encontrada a unos 25 metros del barranco 
durante la construcción de una casa. En los puntos 2, 4 y 5 se percibe vagamente 
la presencia de piedras acomodadas. El punto 1 me es conocido sólo por la refe-
rencia de Don Sandro Marupa, porque en la actualidad está debajo de las gradas 
del actual puerto de San Buenaventura, hechas de cemento recientemente.

Según cuenta Don Sandro, inmediatamente después del derrumbe los muros se 
veían con mucho mayor claridad y a una mayor profundidad, llegando según él 
a unos 2 metros de la superficie. Con el paso de tiempo su aspecto fue afectado 
tanto por los deslizamientos naturales de la tierra del barranco como por la in-
tensa actividad humana. Después de la caída de la orilla las autoridades locales 
incentivaron la construcción de rompeolas, una especie de muros compuestos 
de canto rodado y malla metálica, dispuestos en sentido transversal respecto a la 
dirección de la corriente, llamados ‘gaviones’ por los lugareños. Otra interven-
ción humana en el sitio es la lamentable costumbre de los pobladores de echar 
basura desde la orilla hacia la playa. Para tomar las fotografías que aparecen en 
la Lámina xxxiv, he tenido que liberar el muro de los deshechos amontonados, 
con la amable ayuda de Don Sandro.

Un detalle importante, al que llamó mi atención Don Sandro, consiste en que 
la piedra de la que están construidos todos los muros referidos, no es de proce-
dencia local. En San Buenaventura abunda a la orilla del Beni el canto rodado de 
diversos tamaños y de tonos oscuros. En cambió, los bloques de los que se com-
ponen los muros, son de un tamaño mayor (el promedio de 40 cm. de ancho), 
de color gris claro, de forma burdamente prismática. Sus características se ven 
en los bloques caídos desde el barranco a la playa en el punto 2 (Lámina xxxiv: 
e). Este tipo de piedra se encuentra en abundancia en la zona de Tumupasa, a 
varias decenas de kilómetros de San Buenaventura, lo cual tuve la oportunidad 
de constatar personalmente.

A unos 10 metros del punto 5, en el mismo barranco, se encuentra una pequeña 
área de aglomeración de cerámica, de unos 10 a 20 metros de ancho, marcada en 
el mapa con el número 6, que también se hizo conocida después del derrumbe. 
La cerámica se encontraba a partir de la superficie y hasta la profundidad de unos 
3 metros. Según Don Sandro, ahí durante mucho tiempo “cavó todo el pueblo” 
en búsqueda de tesoros y curiosidades. Como resultado, fueron encontradas va-
rias piezas enteras de diversos tamaños y formas, sin decoración, con decoración 
incisa y con decoración pintada de ‘manchas blancas y rojas’. Obviamente, el 



126 cuatro viajes a la amazonía boliviana126

destino de las piezas se desconoce. Actualmente la cerámica ya no se encuentra 
más, y el lugar está convertido en basural. Al observar la superficie, encontré 
dos tiestos sin decoración. Es muy probable que Jédu Sagárnaga, hablando de la 
recolección de fragmentos de cerámica a la orilla del Beni, se refiriera a la playa 
del río que está debajo de este lugar.

Otro detalle de suma importancia: los muros descritos están en las inmediacio-
nes del lugar donde en 1988 fue encontrada la famosa tumba, materia del infor-
me de Sagárnaga. Estaba ubicada entre los puntos 2 y 3 señalados en el mapa 
(Lámina LVII). He preguntado a los pobladores locales su localización exacta, y 
me indicaron un lugar en el malecón del río, marcado en el mapa con la flecha. El 
dato discrepa por unas decenas de metros de la ubicación descrita por Sagárnaga 
(Calle Saavedra), pero esta ligera diferencia no es sorprendente, dado que desde 
el momento del hallazgo han pasado casi 20 años, y la localización exacta puede 
haberse olvidado.

b) Maije 1

El arroyo Maije (provincia Iturralde, Departamento La Paz) es uno de los afluen-
tes menores del río Beni, que corre en dirección sudoeste-noreste y cruza la ca-
rretera San Buenaventura – Tumupasa aproximadamente a medio camino entre 
estas dos poblaciones. Al lado sur del arroyo de la carretera principal se despren-
de una carretera secundaria que va paralelamente al Maije en dirección sudoeste, 
hacia la serranía. Actualmente esta carretera lateral tiene poco movimiento, pero 
estaba en uso hace unos años, cuando cerca de la cabecera del arroyo existía un 
campamento de la organización “Cordepaz”. Los sitios arqueológicos se en-
cuentran cerca de la orilla del arroyo en el bosque, en los terrenos pertenecientes 
a Don Cirilo Tapia y su esposa Doña Claudina Pacamía de San Buenaventura. 
Fueron ellos los que me mostraron los tres sitios sobre el Maije. Los tres están 
ubicados en tierras bajas, pero en la cercanía inmediata a las primeras elevaciones 
de la serranía.

El sitio Maije 1 se encuentra a unos 150 metros del arroyo, sobre su orilla de-
recha (sudeste). La parte visible del sitio es un resto de muro de piedra, en muy 
mal estado, de una estructura rectangular, de aproximadamente 100 x 70 metros 
de tamaño. Los pobladores locales llaman a las estructuras de este tipo, que son 
relativamente frecuentes en la zona, ‘canchones’. El ‘canchón’ de Maije 1 está 
cortado en el medio por la carretera lateral (véase croquis en la Lámina lviii: a). 
La distancia por la carretera lateral hasta el sitio desde la carretera principal es de 



127apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

unos 3 kilómetros. Según Doña Claudina, cuando se construía la carretera, los 
trabajadores sacaban piedras del ‘canchón’ para rellenar huecos en la pista. Los 
muros sobresalen por encima de la superficie hasta la altura de unos 80 centíme-
tros aproximadamente, pero por su estado derrumbado es imposible determinar 
su espesor exacto. Incluyendo las piedras derrumbadas deslizadas, el espesor lle-
ga a unos 2-2.5 metros. Las piedras de las que se componen los muros, de forma 
irregular, con toda seguridad han sido traídas del arroyo cercano, donde abunda 
ese tipo de material. Su tamaño varía entre 20 y 70 centímetros de largo. No se 
percibe rastro alguno de argamasa. En la Lámina xxxv: a, aparece el corte del 
muro en el punto donde lo cruza la carretera. El sitio está casi totalmente cu-
bierto por la vegetación selvática, lo cual hace imposible determinar su forma y 
tamaño exactos. Según las referencias de Don Cirilo y Doña Claudina, hace unos 
años los muros estaban más altos y se veían con mayor claridad. No se observó 
ningún tipo de material arqueológico mueble en la superficie.

c) Maije 2

Siguiendo hacia el sudoeste por la misma carretera lateral, a unos 500 metros del 
sitio Maije 1 y a unos 150 metros de la orilla del arroyo, la carretera cruza dos 
elevaciones en las que se adivinan restos de dos muros de piedra paralelos, sepa-
rados por unos 50 metros, que podrían pertenecer a otro ‘canchón’ (Véase cro-
quis en la Lámina lviii: b). Las elevaciones son de menor altura y espesor que las 
del sitio Maije 1. Las piedras que las componen también son de menor tamaño 
promedio y su origen es el mismo que el de las de Maije 1, el arroyo cercano. A 
los lados de la carretera los muros se pierden por completo en la vegetación, por 
lo cual determinar la forma y el tamaño de la estructura se hace imposible.

d) Maije 3

Al sitio Maije 3 se llega por la misma carretera, pero no está ubicado sobre la 
carretera, sino a unos 100 metros hacia el sudeste de ella y a unos 300 metros del 
arroyo. En él se encuentran dos estructuras circulares, edificadas con la misma 
piedra del arroyo (tamaño entre 10 y 50 cm.), sin argamasa, y un muro en forma 
de L (véase croquis en la Lámina lviii: c). Probablemente son restos visibles de 
un sistema de estructuras más complejo. La estructura circular 1 aparenta tener 
unos 10 metros de diámetro por el lado exterior, y estar dotada de una abertura 
al lado sur y una especie de muro interior en forma de medialuna. La estructura 
circular 2 aparenta ser de unos 6 metros de diámetro por el lado exterior y está 
vinculada con el muro en L. El codo largo del muro en L, orientado aproxima-



128 cuatro viajes a la amazonía boliviana128

damente en dirección norte-sur, tiene cerca de 50 metros de largo; el codo corto, 
unos 20 metros. La altura de los muros por encima de la superficie llega a una 
altura máxima de un metro. El espesor de los muros, incluyendo el área de pie-
dras derrumbadas, llega a 1.5 – 2 metros. 

Es sumamente importante añadir que las dos estructuras circulares han sido exca-
vadas recientemente, probablemente por algunos pobladores locales: la estructura 
1 hasta la profundidad de unos 2 metros, y la estructura 2 hasta la profundidad de 
unos 1.20 metros (Lámina xxxv: b), lo cual dejó al descubierto la superficie de los 
muros. Es muy probable que algunas de mis conclusiones acerca de la forma y las 
dimensiones de las estructuras sean erróneas a causa de las alteraciones producidas 
en el sitio por esta intervención reciente. Don Cirilo Tapia, quien me guió al sitio, 
comentó que hace años una persona encontró dentro de la estructura 1 una ‘paila’ 
(recipiente grande) de cerámica, pero el dato no goza de mayor precisión. No se ha 
observado cerámica, ni otro material mueble, en la superficie.

e)	Referencias sobre otros ‘canchones’, creencias y tradiciones
	 sobre sitios arqueológicos

Aparentemente, los ‘canchones’ de Maije no son las únicas estructuras de este 
tipo conocidas en la zona. Don Abdón Pardo, de Tumupasa, comenta que en los 
años 1976-80 él ha vivido cerca del arroyo Maije y que, además de los tres sitios 
arriba descritos, hay otras estructuras de piedra a ambas orillas del arroyo. Don 
Juan Carlos Navia, de San José de Uchupiamonas, quien vive actualmente en 
Tumupasa, ha sido administrador de la agencia de viajes comunitaria “Chalalán” 
y cuenta que no muy lejos del lodge de esta agencia, en las cercanías de la laguna 
Chalalán, existe un ‘canchón de piedra’ que él interpreta como cementerio. Otro 
informante de Tumupasa hablaba de un ‘canchón’ cercano al camino de herra-
dura que lleva de Tumupasa a San José de Uchupiamonas, sin especificar más su 
localización.

La creencia común en toda la zona vincula los ‘canchones’, al igual que cualquier 
otro tipo de estructura de piedra en estado ruinoso, con los Incas. El propietario 
del terreno en el que se ubican los sitios Maije 1, 2 y 3, Don Cirilo Tapia, de Tu-
mupasa, está convencido de que los han construido los Incas. De la misma opi-
nión es otro poblador de Tumupasa, Don Abdón Pardo: “Se cree que los Incas 
han vivido por aquí y que las ruinas de Maije son de ellos”. La fortaleza Inca de 
Ixiamas es firmemente conocida como “el cuartel del Inca”; a menudo la inclu-
yen en las descripciones de las ‘rutas del Inca’ como un paradero importante en 



129apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

sus desplazamientos. No está claro si esta creencia tiene algunas profundas raíces 
en el tiempo o si es un implante reciente causado por la difusión de la informa-
ción sobre el Tawantinsuyu y su vertiginosa expansión, a través de la educación 
escolar y de los medios de comunicación.

El tema de los caminos incas ya fue tratado arriba en relación con las tradiciones 
sobre ‘las rutas del Inca’.

Otra creencia difundida es la que interpreta los ‘canchones’ como cementerios. 
Don Juan Carlos Navia, quien me informó sobre el ‘canchón’ de la laguna Cha-
lalán, comentó que se parece a un cementerio. Don Luis Fesi, informante de 
Tumupasa, cuenta que en la comunidad de Santa Rosa de Maravilla hay un muro 
de piedra, que abarcaba cerca de una hectárea de terreno, en las afueras de la 
comunidad, en muy mal estado. Dice que se parece mucho al muro del cemen-
terio de Tumupasa, y que también podría haber sido cementerio. Sin embargo, 
también supone que podría haber funcionado como “un lugar adonde llegaban 
para dormir, como un cuartel, para protegerse de los salvajes”. Parece que se 
trata de otro ‘canchón’. 

Las monjas del convento de Tumupasa hablan de unos restos de muros de pie-
dra que antes se encontraban detrás de la iglesia. Un pequeño fragmento todavía 
se conserva, pero ellas afirman que antes existían otros dos fragmentos, uno en 
el terreno perteneciente a la iglesia, el otro en un terreno vecino. Se habla de que 
era el muro de un antiguo cementerio, pero nadie tiene tal certeza.

El cementerio de Tumupasa, que abarca cerca de una hectárea, está cercado con 
un muro semiderrumbado y cubierto de pasto, de piedras acomodadas, aproxi-
madamente de 1-1.20 metros de altura. El espesor del muro, incluyendo las pie-
dras deslizadas, es de unos 2-2.50 metros de altura.

Dado que los pobladores locales no saben nada acerca de la posible función ini-
cial de los ‘canchones’, su interpretación como cementerios puede ser atribuida 
al mero parecido de estos con el actual cementerio de Tumupasa. Pero surgen 
otras dudas al respecto: aparentemente, nadie recuerda cuándo fue construido 
el muro de ese cementerio. Su tamaño, forma y técnica, por simples que sean, 
se asemejan notablemente a los de los ‘canchones’. No hay información convin-
cente acerca de qué existía en el lugar de Tumupasa antes de la fundación de la 
misión franciscana. Sumando todo eso, se podría especular con que el cemente-
rio fue instalado dentro de un ‘canchón’ preexistente.



130 cuatro viajes a la amazonía boliviana130

Otros sitios arqueológicos 

a) Motacusal 1

El sitio Motacusal 1 en el río Tuichi (Municipio Apolo, Provincia Franz Ta-
mayo, Departamento La Paz) no parece tener filiaciones serranas; al contrario, 
responde claramente a un determinado patrón de sitios de las llanuras. A las 
orillas de los ríos de la planicie, especialmente en la zona del río Beni, las co-
rrientes cambiantes constantemente destruyen cementerios nativos, pertene-
cientes probablemente a antiguas poblaciones ribereñas. Su existencia se hace 
evidente gracias a la abundante cerámica, mezclada con material óseo, que apa-
rece en los barrancos de los ríos, lavados por la corriente, como por ejemplo 
el sitio Uaua-Uno (o Bacua-Trau) a la margen derecha del río Beni, excavado 
recientemente por un equipo polaco (Karwovski 2005), o el sitio ‘Loma San-
ta’ – estancia América, en el río Apere, que tuve la oportunidad de observar 
en la temporada de campo de 2006 (ver el capítulo 3). Generalmente los sitios 
de este tipo están marcados por la presencia de urnas funerarias, recipientes 
grandes, por lo general sin decoración, que se encuentran en toda la extensión 
de los Llanos de Mojos. La costumbre de enterrar a los muertos en urnas con 
ajuar fue registrada por Nordenskiöld entre los chané todavía a comienzos del 
siglo xx ([1924] 1901: 20).

El cementerio Motacusal 1 está ubicado dentro del Parque Madidi, a la orilla 
izquierda (sur) del río Tuichi, en su corriente baja, a unos 500 metros del alber-
gue “Incaland”. El barranco del río en esta parte llega a unos 3 metros de altura 
(Lámina xxxv: c). En el corte del barranco se ven claramente y en abundancia 
fragmentos de cerámica a diferentes profundidades, incluyendo fragmentos de 
recipientes grandes sin decoración, que parecen pertenecer a urnas funerarias 
(Lámina xxxv: d). Material arqueológico se halla a lo largo de unos 100 metros 
de la orilla. La playa debajo del barranco está sembrada de cerámica fragmenta-
da, de la cual fueron recogidas muestras. La cerámica presenta una gran variedad 
de tamaños y colores, su espesor varía entre 3 y 25 milímetros. Entre las muestras 
se encuentra en grandes cantidades cerámica decorada con aplicaciones (Lámina 
xxxvi: b, c; Lámina lvi: a, b, c, d, e) e incisiones (Láminas xxxvi: d, Lámina 
lvi: d, e, f, g). No se registró presencia de cerámica pintada. También fueron en-
contrados un fragmento de hacha de piedra (Lámina xxxvi: a) y un fragmento 
de adorno de piedra color verduzco en forma de sapo (Láminas xxxvi: a y lvi: 
h). Las muestras del material de superficie fueron dejadas en la oficina del Parque 
Madidi en San Buenaventura.



131apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Según los comentarios del guardaparque de la reserva Madidi, Don Wilmar Jan-
co, quien me guió al sitio, cada año en la temporada de lluvias, con la subida del 
río, el agua lava la cerámica y otros objetos de la orilla y los deja en la playa. Las 
piezas enteras generalmente son recogidas por los pobladores locales que nave-
gan por el Tuichi, y por los trabajadores de agencias de turismo de Rurrenabaque 
y San Buenaventura. Aparentemente, una buena parte de la colección privada 1 
conservada en Rurrenabaque (véase a continuación el capítulo sobre coleccio-
nes arqueológicas; Láminas xxxvii-li) proviene de este sitio. También, según 
la comunicación de los trabajadores del albergue ‘Bala Tours’, las cuatro piezas 
de cerámica que se guardan en este albergue, al igual que los fragmentos óseos, 
fueron recogidos aquí (Lámina liv). Todo el material cerámico, por sus formas 
y por su decoración, muestra claros rasgos amazónicos.

Es de esperar que dentro de pocos años el sitio sea destruido por completo por 
las aguas del río, la misma suerte que han corrido tantos otros sitios arqueológi-
cos ribereños en las tierras bajas.

b) Bella Altura 1

Durante mi breve estadía en la comunidad tacana Bella Altura (Municipio San 
Buenaventura, Provincia Iturralde, Departamento La Paz), recibí información 
sobre dos sitios arqueológicos, encontrados por los pobladores locales en los 
años anteriores. Hay que recordar que la actual comunidad, como ya fue remar-
cado antes, se fundó en los años 1960. Sin embargo, su ubicación en una suave 
elevación natural es favorable para la ocupación humana, y sería lógico suponer 
que el lugar haya sido habitado en épocas anteriores.

El sitio Bella Altura 1 se encuentra en una planicie natural, a unos 2 kilómetros 
hacia el oeste de la comunidad, donde actualmente están ubicados los campos 
de cultivo de sus pobladores. El terreno este año está bajo barbecho, pero el año 
anterior en él se cultivaba maíz. En los años 1980 comenzaron a construir ahí 
una pista de aterrizaje (que nunca fue concluida), y durante la construcción se 
toparon con numerosos fragmentos de cerámica y recipientes enteros. 

Durante mi recorrido del sitio observé gran cantidad de fragmentos de cerámica 
sin decoración, mayormente burda, de recipientes grandes y gruesos, de colo-
res entre marrón y rojo ladrillo, en un estado muy deteriorado. Los fragmentos 
se encontraban entre la tierra revuelta y, aparentemente, fueron redepositados 



132 cuatro viajes a la amazonía boliviana132

reiteradas veces durante la construcción de la pista y los posteriores trabajos 
agrícolas, por lo cual su procedencia exacta y la extensión inicial del sitio resultan 
imposibles de determinar. Según las comunicaciones de los pobladores locales, 
en muchos lugares dentro de la comunidad y en sus alrededores se encuentra 
cerámica en la tierra, pero la pista de aterrizaje presenta la mayor concentración. 
También comentan que al encontrar ‘cántaros’ enteros, dentro de ellos a veces 
hallaban pequeñas piedras blancas redondas que no se encuentran en el ambien-
te natural de estos lugares.

c) Bella Altura 2

El sitio Bella Altura 2, que está ubicado dentro de la comunidad, me fue mos-
trado por Don Sandro Marupa, quien había vivido en el lugar en su niñez y 
juventud. Su casa está construida a unos 10 metros hacia el noroeste de la carre-
tera lateral, que se desprende de la vía principal San Buenaventura - Tumupasa, 
a unos 7 kilómetros de San Buenaventura y que va en dirección noreste y cruza 
la comunidad. Hacia el año 1997 Don Sandro, mientras vivía en Bella Altura, 
vio en la cuneta de la carretera, justo frente a su casa, un ‘cántaro’ grande semi-
desenterrado por las aguas de lluvia, a escasa profundidad. Sacó el recipiente 
de la tierra y encontró dentro varios ‘platitos’ pequeños pintados con colores 
blanco, rojo y anaranjado. En otra ocasión Don Sandro encontró, cavando en 
la puerta de su casa, también a escasa profundidad, a unos 10 o 12 metros del 
primer hallazgo, otro recipiente grande de cerámica que contenía siete piezas 
menores, según dice Don Sandro, ‘cantaritos’ y ‘mecheros’. El recipiente grande 
era burdo y mal cocido, por lo cual ‘se deshizo’ en poco tiempo. En cambio, los 
objetos extraídos de su interior, eran mucho más finos y elaborados. En cuan-
to a los ‘mecheros’, Don Sandro les puso ese nombre por su forma. Al ver las 
fotos de los extraños recipientes en forma de medialuna que se guardan hoy en 
el Museo de Reyes (véase Lámina xxii: 1-4) y que también a veces reciben la 
denominación de ‘mecheros’, Don Sandro afirmó que los que había encontrado 
él tenían formas parecidas.

No pude observar personalmente evidencia alguna del material arqueológico in 
situ, sin embargo Don Sandro con mucha certeza identificaba los puntos exactos 
de los dos hallazgos, separados entre sí por unos 10 o 12 metros de terreno. To-
mando en cuenta este dato, se puede suponer que toda el área entre los dos pun-
tos contiene material arqueológico, aunque su filiación cultural es prácticamente 
imposible de determinar por la limitada información existente.



133apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Colecciones arqueológicas

En la región del río Beni abundan casos de colecciones y de piezas arqueológi-
cas aisladas que se conservan en manos privadas. El fenómeno se debe no sólo 
al escaso control sobre el patrimonio arqueológico por parte del estado en esta 
región, sino también, en gran parte, a la destrucción de muchos sitios por las 
fuerzas de la naturaleza (como en el caso arriba descrito del sitio Motacusal 1) 
o en el transcurso de trabajos cotidianos, como en los casos de los dos sitios de 
la comunidad Bella Altura. Frente a esta situación, muchos pobladores locales 
se sienten como benefactores de la sociedad al rescatar las piezas arqueológicas 
de una inminente destrucción y guardarlas en su posesión. El concepto de la 
integridad del contexto arqueológico y del carácter ilegal de la recolección de las 
piezas, obviamente es desconocido por la mayoría de los lugareños. Se podría 
decir que la actitud hacia las ‘antigüedades’ que existe ahí actualmente es parecida 
a la que se manejaba en el siglo xix.

Hay pocas colecciones extensas, en la mayoría de los casos se trata de grupos de 
unas pocas piezas, que a menudo llegaron a parar en manos privadas por pura 
casualidad, y es especialmente en estos casos que las piezas fácilmente pasan de 
un dueño a otro. 

Muchos de los poseedores de piezas arqueológicas no se guían por el espíritu de 
lucro, sino, al contrario, por la afición a la historia local y por una simple curiosi-
dad. Algunos de ellos han lamentado sinceramente la ausencia en la zona de un 
museo donde el material arqueológico local esté debidamente cuidado, conser-
vado y exhibido, y han manifestado la intención de donar sus piezas en caso de 
que se cree una institución seria dedicada a su resguardo.

Lamentablemente, en pocos casos los coleccionistas o poseedores de objetos 
aislados prestan atención a su procedencia geográfica, a las circunstancias de su 
hallazgo y al contexto arqueológico del que provienen, lo cual los despoja de una 
gran parte de su valor informativo.

Obviamente, la situación con el manejo de bienes arqueológicos en la zona re-
quiere ser regularizada, pero no por medio de represalias legales, que no darían 
ningún fruto positivo, sino a través de concientización de la población y de la 
creación de una institución especializada en el resguardo, conservación y estudio 
del material arqueológico.



134 cuatro viajes a la amazonía boliviana134

a) Colección 1

La colección privada 1, reproducida íntegramente en las fotos que acompañan 
este texto, es el conjunto de piezas arqueológicas más grande que pude ver du-
rante mi trabajo de esta temporada. Gracias al gentil permiso del dueño, he 
tenido la oportunidad de hacer el registro fotográfico completo de la colección 
(Láminas xxxvii-li). En total, son 101 objetos, mayormente recipientes de ce-
rámica en relativo buen estado de conservación. Además de la cerámica, la colec-
ción incluye herramientas de piedra (Lámina xxxvii: b-e), por lo general hachas 
de diversos tamaños, así como varias hachas de metal (Lámina xxxvii: a). 

Las hachas de metal (cobre o bronce), mostradas en la Lámina xxxvii: a, son 
las piezas que más llaman la atención, por su clara filiación con el horizonte tar-
dío en los Andes, es decir con la expansión Inca. Más aún despierta curiosidad 
el dato sobre el lugar de su hallazgo: según comenta el dueño de la colección, 
fueron encontradas todas juntas durante la construcción de un pozo cerca de 
Santa Rosa de Yacuma. Como bien se sabe, el pueblo de Santa Rosa de Yacuma 
está ubicado en los Llanos de Mojos, lejos de la serranía, y lejos de toda evidencia 
arqueológica conocida de la expansión Inca. Sin embargo, la información sobre 
el lugar de procedencia de las hachas no puede ser considerada fidedigna, el dato 
puede ser erróneo. 

El sitio más cercano donde se encontraron hachas de metal y un prendedor 
‘tupu’ de origen indudablemente Inca, es Bacua-Trau, un cementerio a la ori-
lla occidental del río Beni, excavado en los años 1920 de una manera bastante 
violenta por Marius del Castillo. En el voluminoso libro en el que narra su via-
je, publicó dibujos de las tres hachas y el ‘tupu’ (del Castillo 1929: 315). Hasta 
ahora no se sabe con certeza si Bacua-Trau es el mismo sitio que ‘Baba-Trau’, 
reportado por Portugal Ortiz (1978: 99-101) y Cordero Miranda (1984: 21-22) 
y que el sitio ‘Uaua-Uno’, excavado hace pocos años por la expedición polaca 
(Karwowski 2005). Portugal Ortiz publicó fotos de un hacha de metal y de un 
recipiente ‘p’uyñu’ o ‘aríbalo’ claramente Inca, ambos procedentes de Baba-Trau 
(1978: 99). Michel López fotografió dos hachas de cobre provenientes del arroyo 
El Palmar en la reserva Pilón Lajas (1996: 22, Fig. 45).

Otras cuatro piezas en las que se puede apreciar rasgos serranos son los recipien-
tes de cerámica en la Lámina xxxviii: a, b y c. El cántaro xxxviii: b, se parece 
al tipo de cerámica Inca conocido como ‘p’uyñu’ o ‘aríbalo’, aunque no se lo 
puede identificar definitivamente como Inca. El ‘qero’ o vaso ceremonial, de la 



135apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Lámina xxxviii: a, es una forma típica del altiplano. No se conoce la proceden-
cia de ninguna de las cuatro piezas.

El resto de las piezas de la colección 1 muestra claramente rasgos amazónicos, 
que en realidad implican una enorme variedad estilística y técnica. Entre ellos 
cabe mencionar especialmente los recipientes con decoración pintada de colores 
blanco y rojo oscuro sobre el fondo anaranjado de la arcilla (Láminas xxxviii: 
d, e, f; xxxix: a, b, c, d), donde el rojo oscuro sirve de fondo y el blanco se usa 
mayormente para los dibujos lineales. La forma de recipientes más común en 
la que se encuentra este tipo de decoración, es la de platos-cuencos de forma 
cónica (Láminas xxxviii: d, f; xxxix: b, c, d), aunque a veces se la puede ob-
servar también en vasijas de gran tamaño y formas complejas (Lámina xxxix: 
a). Cerámica con decoración parecida se encuentra entre las piezas publicadas 
en el arriba citado libro de Marius del Castillo y señaladas como procedentes de 
Bacua-Trau (1929: 318-321) y el sitio denominado por el autor como ‘Victoria’ 
(1929: 325), que posiblemente es el que hoy en día se conoce como ‘Fortaleza 
las Piedras’ (Pärssinen y Siiriäinen 2003). Fragmentos de cerámica con el mismo 
tipo de decoración, aparentemente procedentes del sitio Uaua-Uno, se guardan 
en el museo de Reyes (Lámina lv: e y f). Una decoración parecida adorna dos 
impresionantes recipientes que se encuentran en exposición permanente en el 
Museo de Metales Preciosos de La Paz (Lámina LV: c y d), de cuya procedencia 
no hay información. Por su forma y dimensiones, la vasija de la Lámina lv: c, se 
asemeja a la de la Lámina xxxix: a, de la colección 1. 

En las Láminas xxxix: e y xl: a-f, están los recipientes de formas escultóricas, 
varios de ellos trípodes y cuatrípodes, detalle característico de la cerámica ama-
zónica de diferentes regiones. Los recipientes de las Láminas xli a-d y f  pre-
sentan un mismo esquema de rostro antropomorfo modelado con aplicaciones 
de arcilla, acompañado de unas líneas laterales verticales. La pieza xli: e es algo 
distinta, tanto por el hecho de representar una figura antropomorfa entera como 
por la forma del recipiente.

El resto de las piezas de la colección 1 (Láminas xlii-li) presenta una variedad 
de formas que no me tomo el trabajo de analizar y clasificar aquí.

Según varias referencias, al menos una gran parte de la colección 1 proviene 
del sitio Motacusal 1, del que hablé arriba. Pero no se sabe con certeza cuáles 
de las piezas son de ahí y cuáles no, por lo tanto el dato termina siendo de poca 
utilidad.



136 cuatro viajes a la amazonía boliviana136

b) Colección 2

La colección 2 consiste tan solo de unos pocos objetos bastante disímiles; sin 
embargo, gracias al interés especial que muestra el coleccionista hacia la arqueo-
logía local, se conoce la procedencia de cada uno de ellos. 

El recipiente cuatrípode antropomorfo (Lámina lii: a y b) viene del río Tuichi, 
posiblemente del sitio Motacusal 1.

El recipiente negro con decoración incisa (Lámina lii: c y d) proviene de Tumu-
pasa, fue encontrado a unos kilómetros de la población durante la limpieza de un 
camino. El objeto fragmentado de metal, probablemente de plata (Lámina lii: e) 
fue recogido junto con el recipiente.

El fragmento de cerámica pintado con rojo y blanco sobre fondo anaranjado (Lá-
mina lii: f), cuya decoración se parece a la antes descrita para varias piezas de la 
colección 1, viene de las afueras de Rurrenabaque, de un lugar llamado ‘Zanjón’, 
donde aparentemente los pobladores encuentran cerámica con frecuencia. Junto 
con él fueron encontrados restos óseos fragmentados, entre ellos la porción de 
maxilar (Lámina lii: g), lo cual indicaría que el sitio es un antiguo cementerio. El 
sitio fue brevemente descrito por Michel López en 1996 (p. 17 y Fig. 9)

c) Colección 3

La pequeña colección 3, consiste de objetos de piedra (Lámina liii), la mayoría 
de los cuales son hachas de diversos tamaños y formas. Las hachas de piedra 
son un tipo de herramienta que abunda tanto en los Andes como en toda la 
Amazonía, incluyendo los lugares donde la piedra apta para la elaboración de 
herramientas no se encuentra en condiciones naturales. Sin embargo, en la zona 
de Rurrenabaque, a las orillas del río Beni, existe en grandes cantidades el canto 
rodado, material óptimo para la confección de dichas hachas. Es posible que las 
hachas no sólo se hayan producido aquí para el uso local, sino que también ha-
yan servido como materia de intercambio con otras regiones de las tierras bajas, 
donde la piedra escaseaba. Quizás, como ya dije, a ese tipo de herramientas alude 
el nombre ‘tacana’.

Las hachas de piedra todavía eran utilizadas por algunos grupos nativos locales 
a los fines del siglo xix. Armentia escribe:



137apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

…Por todas partes se han hallado en abundancia hachas de piedra. Las encon-
tramos en abundancia entre los Mosetenes y Chimanes en 1873; aunque ya aban-
donadas por cuanto los misioneros los habían provisto de toda clase de herra-
mientas de hierro y acero. Las encontramos todavía en uso entre los Araonas, 
Toromonas y Cavinas en 1882. (Armentia 1905: 122-123)

El objeto con perforación en el medio (Lámina liii: e) puede ser interpretado 
como herramienta o arma. Se lo hubiera podido identificar como una ‘macana’ 
Inca, si no fuera por su forma notablemente asimétrica.

d) Cuatro piezas del campamento de la agencia “Bala Tours”, río Tuichi

Las cuatro piezas de cerámica mostradas en la Lámina lv: a-e se guardan en el 
campamento de la agencia “Bala Tours” a la orilla sur del río Tuichi, cerca de su 
desembocadura en el Beni. 

La pieza más interesante es el recipiente cuatrípode con elementos decorativos 
aplicados. El detalle curioso es la cabecita zoomorfa cuidadosamente modelada 
en arcilla. Al momento de fotografiar la pieza, surgió una discusión entre los tra-
bajadores del campamento acerca de qué animal representa: un murciélago, un 
mono nocturno o un ‘osito de oro’. A los dos costados el recipiente tiene unas 
líneas onduladas que, aparentemente, representan serpientes de dos cabezas. 

El recipiente liv: e se parece a los xli: a-d y f  de la colección 1 con rostros 
antropomorfos, pero en este caso el rostro sólo está sugerido con las dos curvas-
‘cejas’; los demás detalles del rostro están ausentes.

Los fragmentos de huesos (Lámina liv: f) están asociados a uno de los recipien-
tes, pero no se sabe bien a cuál. 

Todas las piezas provienen del río Tuichi, pero su procedencia exacta es desco-
nocida.

e) Tres objetos del Puesto “Bala” del Parque Nacional Madidi

En el puesto del Parque Madidi ubicado en la encañada de Bala, a la orilla oeste 
del río Beni, más abajo de su confluencia con el Tuichi, se guardan dos platos y 
un cuenco grande, tomados de algún sitio arqueológico de la zona (Lámina lv: 
a y b). 



138 cuatro viajes a la amazonía boliviana138

Los dos platos, iguales el uno al otro, no tienen decoración. El cuenco conserva 
algo de la decoración pintada de color rojo oscuro en la parte exterior, y en ella 
se puede observar un parecido con la serie de piezas pintadas de la colección 1 
(Láminas xxxviii: d, e, f; xxxix: a, b, c, d). 

Supuestamente, las tres piezas provienen del río Tuichi.

Conclusiones

El territorio denominado en el pasado Apolobamba o Caupolicán ostenta rasgos 
de frontera y zona de contacto entre dos ámbitos geográficos y culturales: los 
Andes y los Llanos Amazónicos.

Los rasgos y las influencias andinas aparecen tanto en la cultura actual de los ta-
cana, el grupo étnico dominante en la zona, como en el trasfondo arqueológico 
y en las referencias históricas.

En la cultura actual estas influencias se manifiestan a través de interferencias 
lingüísticas y de los diversos elementos de prácticas y creencias tradicionales: los 
pagos/ofrendas, conceptos acerca de los cerros y sus espíritus, etc. 

En cuanto a la tradición sobre el Inca en Tumupasa y en otras partes de Apolo-
bamba, obviamente no puede ser considerada de por sí una prueba fehaciente de la 
presencia física de los Incas en la zona, pero en conjunto con los datos arqueológi-
cos, puede ser tomada en cuenta como un síntoma significativo. En cualquier caso, 
esta tradición evidencia que entre los tacana ha existido una idea, aunque dotada de 
fuertes matices míticos, acerca de la presencia de los Incas en la región.

Algunos de los sitios arqueológicos de la zona, conocidos anteriormente, mues-
tran claros indicios de la presencia del material tawantinsuyano: la fortaleza Ixia-
mas, la tumba de San Buenaventura y los caminos con fragmentos empedrados 
y gradas talladas en piedra, con los que están vinculadas las tradiciones sobre ‘las 
rutas del Inca’. 

Los sitios Maije 1, 2 y 3, registrados durante esta temporada de campo, así como 
otros llamados ‘canchones’ existentes en la zona, a pesar de estar relacionados 
en la mentalidad de la población local con las incursiones Incas, deben ser estu-
diados para que sea posible hablar de su filiación cultural. 



139apolobamba: zona de contacto entre la sierra y los llanos

Algunas de las piezas de las colecciones arqueológicas reunidas por los poblado-
res de la zona también muestran rasgos andinos, especialmente las hachas metá-
licas y algunas piezas de cerámica de la colección 1 de Rurrenabaque. Dificulta el 
análisis de este material la ausencia de datos sobre su procedencia y contexto.

Los elementos amazónicos están presentes tanto en la cultura tacana actual 
(existencia de casas ceremoniales del pueblo, creencias sobre los ‘dueños’ de 
los grandes árboles y los animales selváticos, etc.) como en la mayor parte de la 
cerámica arqueológica observada in situ (sitio Motacusal 1), y en las colecciones 
privadas que pude observar durante la temporada de 2007. 





Bibliografía

Adelaar, Willem F.H. 2004 The Languages of  the Andes. Cambridge University 
Press.

Alcedo, A. de. [1786] 1967 Diccionario Geográfico-histórico de las Indias Occidentales o 
América. Biblioteca de Autores Españoles, vols. ccv-ccviii, Madrid: Ed. Atlas. 

Altamirano, Diego Francisco. [1703-1715] 1979 Historia de la misión de Mojos. 
Biblioteca “José Agustín Palacios”. La Paz: Instituto Boliviano de Cultura. 

Álvarez Maldonado, Juan. [1567] 1899 Relación de la Jornada y Descubrimiento del 
Río Manu. Sevilla: Imprenta de C. Salas.

Álvarez Maldonado, Juan. [1570-1629] 1906 Información de méritos y servi-
cios de... titulado descubridor de Nueva Andalucía, Chunchos, Mojos y Paititi, 
acompañada de una relación de su descubrimiento. En: Víctor M. Maurtua. Juicio 
de Límites entre el Perú y Bolivia. Prueba Peruana Presentada al gobierno de la Republica 
Argentina. Vol. vi (Gobernaciones de Álvarez Maldonado y Laegui Urquiza), 
Barcelona. Pp. 1-104.

Álvarez Quinteros, Patricia. 2002 Inventario de sitios arqueológicos del Parque Na-
cional y Área Natural de Manejo Integrado Madidi y su zona de influencia. Un diagnóstico 
preliminar. La Paz: Agroecología Sierra y Selva. 

Álvarez Quinteros, Patricia. 2005 Evolución del Asentamiento Humano en el curso 
medio del Río Beni. Tesis de licenciatura en arqueología. La Paz: Universidad Mayor de 
San Andrés. 



142 cuatro viajes a la amazonía boliviana142

Anónimo. [1754] 2005 Descripción de los Mojos que están a cargo de la Com-
pañía de Jesús en la Provincia del Perú. En: Barnadas, Josep M. y Plaza, Manuel 
(ed.) Mojos: Seis relaciones jesuíticas. Geografía – etnografía – evangelización. 1670-1763. 
Cochabamba: Historia Boliviana. Pp. 77-128.

Anónimo. [1570] 1906 Relación de los descubrimientos pretendidos y reali-
zados al Oriente de la Cordillera de los Andes. En: Víctor M. Maurtua. Juicio 
de Límites entre el Perú y Bolivia. Prueba Peruana Presentada al gobierno de la Republica 
Argentina. Vol. ix (Mojos), Madrid, 1906. Pp. 37-42.

Armentia, Nicolás. 1897. Límites de Bolivia con el Perú por la parte de Caupolicán. La 
Paz: Editorial El Telégrafo. 

Armentia, Nicolás. 1903 Relación histórica de las Misiones Franciscanas de Apolobamba, 
por otro nombre Frontera de Caupolicán. La Paz: Imprenta del Estado, Yanacocha.

Armentia, Nicolás. 1905 Descripción del Territorio de las Misiones Franciscanas de 
Apolobamba, por Otro Nombre, Frontera de Caupolicán. La Paz.

Arriaga, Pablo Joseph de. [1621] 1999 La extirpación de la idolatría en el Piru. Ed.: 
Henrique Urbano. Cusco: cbc. 

Avilés Loayza, Sonia Victoria. 2008 Qhapaqñan: Caminos Sagrados de los Inkas. 
La Paz: Producciones Cima.

Ballivián, Manuel V. 1906 Documentos para la historia geográfica de la República de 
Bolivia. 2 vols. La Paz: J. M. Gamarra.

Banzer Toro de Añez, Emma. 2004 Monografía de Exaltación, Provincia Yacuma, 
Beni – Bolivia, 1704-2004. Exaltación-Santa Cruz.

Barnadas, Josep M. y Plaza, Manuel (ed.) 2005 Mojos: Seis relaciones jesuíticas. 
Geografía – etnografía – evangelización. 1670-1763. Cochabamba: Historia Boliviana.

Bayle, Constantino S. J. 1930 El Dorado Fantasma. Madrid: Razón y Fe. 

Block, David. 1980 In Search of  El Dorado: Spanish Entry into Moxos, a Tropical 
Frontier, 1550-1767. Ph.D. thesis, Austin: University of  Texas. 



143bibliografía

Block, David. 1986 La visión jesuítica de los pueblos autóctonos de Mojos. 
Historia Boliviana. Vol. vi. No.1-2, Cochabamba. Pp. 73-87.

Block, David. 1994 Mission Culture on the Upper Amazon: Native Tradition, Jesuit 
Enterprise and Secular Policy in Moxos, 1660-1880. Lincoln: University of  Nebraska 
Press.

Bolívar, Gregorio de. [1621] 1906 Relación de la entrada de Bolívar en com-
pañía de Diego Ramírez de Carlos a las provincias de los indios Chunchos en 
1621. En: Víctor M. Maurtua. Juicio de Límites entre el Perú y Bolivia. Prueba Peruana 
Presentada al gobierno de la Republica Argentina. Vol. viii (Chunchos), Madrid. Pp. 
205-237.

Bovo de Revello, Julián. [1848] 2007 Brillante Porvenir del Cusco. En: Explo-
raciones de los Ríos del Sur. Serie Monumenta Amazónica. Lima: Ceta. Pp.107-223.

Bravo, Carlos. 1890 Límites de la provincia de Caupolicán ó Apolobamba, con el territo-
rio Peruano. La Paz: Imprenta de La Paz. 

Buckley de Ottaviano, Aída; Ottaviano S., Juan 1989 Diccionario Tacana-Caste-
llano y Castellano-Tacana. Dallas: Summer Institute of  Lingüistics. 

Bueno, Cosme. 1771 Descripción de las Provincias pertenecientes al Obispado 
de Sta. Cruz de la Sierra En: Colección Geogaphica e Histórica de los Arzobispados, y 
Obispados del Reyno del Perú, con las Descripciones de las Provincias de su Jurisdiccion Ecle-
siastica (Jerarquía Eclesiástica Peruana). Lima (1759-1776). 

Bueno, Cosme. 1951 Geografía del Perú virreinal. Lima.

Cabello de Balboa, Miguel. [1594] 1906 Carta del... al Virrey, Marqués de Ca-
ñete, sobre la conversión de los indios Chunchos. En: Víctor M. Maurtua. Juicio 
de Límites entre el Perú y Bolivia. Prueba Peruana Presentada al gobierno de la Republica 
Argentina. Vol. viii (Chunchos), Madrid. Pp. 140-146.

Cabello de Balboa, Miguel. [1602-1603] 1965 Orden y traza para descubrir y 
poblar la tierra de los Chunchos y otras provincias. En: Relaciones Geográficas de 
Indias. Ed. por M. Jiménez de la Espada. Tomo ii. Biblioteca de Autores Espa-
ñoles, vol. clxxxiii-xxxv, Madrid: Ediciones Atlas. 



144 cuatro viajes a la amazonía boliviana144

Cáceres Ralde, Jesús. 2006 300 años de vida, 300 años de historia. Tricente-
nario de Reyes: Reseña histórica. El Maropa. Enero 2006, Nº4. Reyes. Pp. 5-10 
y 51-58.

Cardús, Fray José. 1886 Las Misiones Franciscanas entre los infieles de Bolivia, Descrip-
ción del estado de ellas en 1883 y 1884, con una noticia sobre los caminos y tribus salvajes, 
una muestra de varias lenguas, curiosidades de historia natural y un mapa para servir de 
ilustración. Barcelona.

Castillo, Joseph. [ca.1676] 1906 Relación de la provincia de Mojos. En: Docu-
mentos para la historia geográfica de la república de Bolivia compilados y anotados por Manuel 
V. Ballivian. Serie primera. Época colonial. Vol.1. La Paz. 

Chávez Suárez, José. 1944 Historia de Moxos. i edición: La Paz: Editorial Fénix.

Chávez Suárez, José. 1986 Historia de Moxos. ii edición: La Paz: Editorial Don 
Bosco.

Chiovoloni, Moreno 1996 Caracterización y evaluación de las estrategias de manejo de 
recursos naturales del pueblo Tacana. La Paz: pnud/sae.

Church, George Earl 1901 Northern Bolivia and President Pando’s New Map. 
The Geographical Journal. Vol. 18, No. 2 (Aug. 1901). Pp. 144-153.

Cieza de León, Pedro de. [1553] 1991 Crónica del Perú. Cuarta parte. Vol 1. Gue-
rra de las Salinas. Lima: pucp. 

Cingolani, Pablo; Diez Astete, Álvaro y Brackelaire, Vincent. 2008 Toromo-
nas: La lucha por la defensa de los Pueblos Indígenas Aislados en Bolivia. La Paz.

Cordero Miranda, Gregorio. 1984 Reconocimiento arqueológico en los már-
genes del Río Beni. Arqueología Boliviana. Nº 1. Instituto Nacional de Arqueolo-
gía. La Paz. Pp. 15-38.

Créqui-Montfort, G. de; Rivet, Paul. 1914 La Langue Kayuvava. Linguistique 
Bolivienne, En: Le Mouséon. Vol. 15. Pp.121-162. 

Créqui-Montfort, G. de; Rivet, Paul. 1917-1921. Linguistique Bolivienne. La 
Langue Kayuvava. En: International Journal of  American Linguistics. 1,4. Pp.145-165. 



145bibliografía

Crevels, Emily Irene. 2002 Why speakers shift and languages die: an account 
of  language death in Amazonian Bolivia. In e.i. Crevels, s.c. van de Kerke, 
S. Meira & h.g.a. van der Voort (Eds.), Current Studies on South American Lan
guages. Leiden: Research School of  Asian, African, and Amerindian Studies. 
Pp. 9-30.

Cronistas Cruceños. 1961 Cronistas Cruceños del Alto Perú virreinal. Santa Cruz de 
la Sierra. Publicaciones de la Universidad Gabriel René Moreno.

Del Castillo, Marius. 1929 El Corazón de la América Meridional. Barcelona.

Denevan, William M. 1963 Additional comments on the earthworks of  Mojos 
in northeastern Bolivia. American Antiquity 28 (4). Pp. 540-545.

Denevan, William M. 1966 The Aboriginal Cultural Geography of  the Llanos de Mo-
jos of  Bolivia. Berkeley: University of  California Press. 

Denevan, William M. 1970 Aboriginal Drained-Field Cultivation in the Ameri-
cas. In: Science. No. 169. Pp.647- 654. 

Denevan, William M. [1966] 1980 La geografía cultural aborigen se los llanos de Mo-
jos. La Paz: Editorial “Juventud”.

Denevan, William M. 1982 Hydraulic Agriculture in the American Tropics: 
forms, measures and recent research. In: Maya subsistence: Studies in Memory of  
Dennis E. Puleston. Ed. K. V. Flannery. New York: Academic Press.

Denevan, William M. 2001 Cultivated Landscapes of  Native Amazonia and 
the Andes. Oxford: Oxford University Press. 

Diéz Astete, Alvaro; Jürgen Riester. 1995 Mapa étnico territorial y arqueológico de 
Bolivia / etnología. [La Paz, Bolivia]: Libermann, M. 

D’Orbigny, Alcide. [1835-47] 2002 Viaje a la América Meridional. La Paz: ifea 
– Plural Editores. 

D’Orbigny, Alcide. 1944 El hombre americano considerado en sus aspectos fisiológicos y 
morales. Buenos Aires: Editorial Futuro.



146 cuatro viajes a la amazonía boliviana146

Dougherty, Bernard; Calandra, Horacio A. 1981 Nota preliminar sobre in-
vestigaciones arqueológicas en los Llanos de Moxos, Departamento del Beni, 
República de Bolivia. Revista del Museo de La Plata (n.s.), Tomo viii, Nº53. La 
Plata: Universidad Nacional de La Plata. Pp.87-106. 

Dougherty, Bernard; Calandra, Horacio A. 1981-82 Ambiente y arqueología 
en el Oriente Boliviano: la provincia Iténez del Departamento Beni. En: Relacio-
nes de la Sociedad Argentina de Antropología. t. xvi, n. s., Buenos Aires. Pp. 37-61.

Dougherty, Bernard; Calandra, Horacio A. 1984 Prehispanic Human Sett-
lement in the Llanos de Moxos, Bolivia. En: Rabassa, Jorge (Ed.) Quaternary of  
South America and Antarctic Peninsula. Vol. 2. Rotterdam-Boston: A.A. Balkema. 
Pp. 163-199.

Echevarría López, Gori Tumi. 2008 Excavaciones arqueológicas en la cuenca 
del Lago Rogoaguado, provincia de Yacuma (Beni, Bolivia). Estudios Amazónicos. 
Nº 7. Centro Cultural José Pío Aza

Eder, Francisco Javier. [1772] 1985 Breve descripción de las reducciones de Mojos. 
Edición e introducción de Joseph M. Barnadas. Cochabamba.

Eguiluz, Diego. [1696] 1884 Historia de la misión de Mojos [1696]. Lima: Impren-
ta Universo.

Erickson, Clark. 1980 Sistemas agrícolas prehispánicos en los llanos de Mojos. 
En: América Indígena. Vol. xi, No. 4. Pp. 731-755. 

Erickson, Clark. 1995 Archaeological Methods for the Study of  Ancient 
Landscapes of  the Llanos de Mojos in the Bolivian Amazon. In: Archaeology in 
the Lowland American Tropics: Current Analytical Methods and Applications. Ed. Peter 
Stahl, Cambridge University Press, Cambridge. Pp. 66-95.

Erickson, Clark. 2000(a) Los caminos prehispánicos de la Amazonía Bolivia-
na. En: Caminos precolombinos: las vías, los ingenieros y los viajeros. Ed. Leonor Herrera 
y Marianne Cardale de Schrimpff. Instituto Colombiano de Antropología e His-
toria, Bogotá. Pp. 15-42

Erickson, Clark. 2000(b) Lomas de ocupación en los Llanos de Moxos. En: 
Arqueología de Tierras Bajas. Ed. Alicia Durán Coirolo y Roberto Bracco Boksar, 



147bibliografía

Comision Nacional de Arqueologia, Ministerio de Educacion y Cultura, Monte-
video, Uruguay. Pp. 207-226. 

Erickson, Clark. 2000 (c) An artificial landscape-scale fishery in the Bolivian 
Amazon. In: Nature. Vol. 408, 9 November 2000. Pp. 190-193. 

Erickson, Clark. 2001 Pre-Columbian Roads of  the Amazon. In: Expedition. 
Vol. 43, No. 2, 2001. Pp. 21-30.

Erickson, Clark. 2001 Pre-Columbian Fish Farming in the Amazon. In: Expe-
dition. Vol. 43, No. 3. Pp. 7-8.

Erickson, Clark. 2003 Historical Ecology and Future Explorations. In: Ama-
zonian Dark Earths: Origin, Properties, Management. Ed. J. Lehmann et al. Kluwer. 
Netherlands: Academic Publishers.

Erickson, Clark. 2006 The Domesticated Landscapes in the Bolivian Amazon. 
In: Balée, William and Clark L. Erickson (ed.) Time and Complexity in Historical 
Ecology: Studies in the Neotropical Lowlands. N.Y.: Columbia University Press. Pp. 
235-278.

Erickson, Clark. 2008 Amazonia: The Historical Ecology of  a Domesticated 
Landscape. In: Helaine Silverman and William Isbell (ed.) Handbook of  South 
American Archaeology. New York: Springer.

Evans, John William 1903 Expedition to Caupolican Bolivia, 1901-1902. The 
Geographical Journal. Vol. 2, No. 6 (Dec. 1903). Pp. 601-642.

Faldín Arancibia, Juan. 1978 El sitio arqueológico de Ixiamas y el desarrollo de su 
proyecto. Artículo para prensa. 7 de junio 1978. La Paz.

Faldín Arancibia, Juan. 1984 La arqueología beniana y su panorama interpretativo. 
Arqueología Boliviana. Nº 1. La Paz: Instituto Nacional de Arqueología. Pp. 83-90.

Finot, Enrique. 1978 Historia de la Conquista del Oriente Boliviano. La Paz: Editorial 
Juventud.

Gade, Daniel W. 1999 Nature and culture in the Andes. University of  Wisconsin 
Press. 



148 cuatro viajes a la amazonía boliviana148

Gandía, Enrique de. 1929 Historia crítica de los mitos de la conquista americana. Bue-
nos Aires-Madrid. 

Gandía, Enrique de. 1935 Historia de Santa Cruz de la Sierra : una nueva república 
en Sud América. Buenos Aires : Tall. Graf. Argentinos de L. J. Rosso. 

García Recio, José María. 1988 Análisis de una sociedad de frontera. Santa Cruz de 
la Sierra en los siglos xvi y xvii. Sevilla. 

Garcilaso de la Vega, Inca. [1609] 1995 Comentarios Reales de los Incas. Ed. Car-
los Araníbar. 2 tomos. México: Fondo de Cultura Económica. 

Garriga, Antonio. [1715] 1906 Linderos de los pueblos de las missiones de Mo-
jos... En: Maurtua, Víctor (ed.). Juicio de Límites entre el Perú y Bolivia. Prueba peruana 
presentada al gobierno de la República Argentina. Tomo x. Mojos. Madrid. Pp. 34-42.

Gil, Juan. 1989 Mitos y utopías del descubrimiento. Tomo iii: El Dorado. Madrid: Alian-
za Universidad.

Girault, Luis. 1975 Exploration Archeologique dans la Region d’Ixiamas. La Paz: Ins-
tituto Nacional de Arqueología. Publicación Nº 10, n.s.

Grabert, Helmut; Schobinger, Juan. 1971 Petroglifos a orillas del Río Madeira 
(n.o. de Brasil). Anales de Arqueología y Etnología. Tomo xxiv-xxv. Mendoza - 
Argentina. Pp.93-111.

Hanagarth, Werner. 1993 Acerca de la Geoecología de las Sabanas del Beni en el No-
reste de Bolivia. La Paz: Instituto de Ecología.

Herrera, Antonio de. [1601-1615] 1944-1947 Historia de los hechos de los caste-
llanos en las islas y tierra firme del mar océano. Asunción del Paraguay: Guaranía. 10 
tomos. 

Hissink, Karin; Hahn, Albert. 1961 Die Tacana. Stuttgart: W. Kohlhammer 
Verlag. 2 vols. 

Hissink, Karin; Hahn, Albert. 2000 Los Tacana. Datos sobre la historia de su civi-
lización. Apoyo Para el Campesino-indígena del Oriente Boliviano. Colección “Pueblos 
indígenas de las tierras bajas de Bolivia” 16. apcob, La Paz. 



149bibliografía

Jiménez de la Espada, M. (ed.) [1881-97] 1965 Relaciones Geográficas de Indias. 
3 tomos. Biblioteca de Autores Españoles, vol. clxxxiii-xxxv, Madrid: Ed. 
Atlas.

Julien, Catherine. 2008 Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente Bo-
liviano y Santa Cruz la Vieja (1542-1597). Santa Cruz de la Sierra: Fondo Editorial 
Municipal.

Karwowski, Andrzej. 2005 Investigaciones Arqueológicas del Sitio Prehispánico Uaua-
Uno, Departamento del Beni, Bolivia. Informe técnico. Torun. 

Key, Harold. 1967 Morphology of  Cayuvava. Janua Linguarum, series practica 53. 
The Hague: Mouton.

Key, Harold. 1975 Lexicon-Dictionary of  Cayuvava-English. Language Data, Amerin-
dian Series 5, Huntington Beach, CA: Summer Institute of  Linguistics.

Key, Harold; Key, Mary R. 1967 Bolivian Indian Tribes: Classification, bibliography 
and map of  present language distribution. Summer Institute of  Linguistics Publica-
tions in Linguistics and Related Fields 15. Norman: Summer Institute of  Lin-
guistics of  the University of  Oklahoma.

Lathrap, Donald. 1970 The Upper Amazon. New York: Praeger Publishers. 

Lee, Kenneth. 1977 7000 años de historia del hombre de Mojos: agricultura en 
pampas estériles: informe preliminar. Panorama Universitario. Nº1. Trinidad: Uni-
versidad Técnica del Beni. Pp. 23-26.

Lehm Ardaya, Zulema. 1999 Milenarismo y movimientos sociales en la Amazonía 
Boliviana: La Búsqueda de la Loma Santa y la Marcha Indígena por el Territorio y la Dig-
nidad. Santa Cruz de la Sierra.

Levillier, Roberto. 1976 El Paititi, El Dorado y las Amazonas. Emecé Editores: 
Buenos Aires.

Lizarazu, Don Juan de. [1636-1638] 1906 Informaciones hechas por Don Juan 
de Lizarazu sobre el descubrimiento de los Mojos. En: Víctor M. Maurtua. Juicio 
de Límites entre el Perú y Bolivia. Prueba Peruana Presentada al gobierno de la Republica 
Argentina. Vol. ix, Madrid. Pp. 121-216.



150 cuatro viajes a la amazonía boliviana150

Lorandi, Ana María. 1997 De Quimeras, Rebeliones y Utopías: La gesta del inca Pedro 
Bohórquez. Lima: pucp.

Macera, Pablo (ed.) 1988 Mojos y Chiquitos. 1768-1820. 2 vols. Fuentes de Historia 
Social Americana, Vols xi-xii. Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 

Marban, Pedro. [1676] 1898 Relación de la Provincia de la Virgen del Pilar de 
Mojos. En: Boletín de la Sociedad Geográfica. La Paz. No. 1. Pp. 120-137 y No. 2. Pp. 
137-161.

Maurtua, Victor M. 1906-1907 Juicio de Límites entre el Perú y Bolivia. Prueba Pe-
ruana Presentada al gobierno de la Republica Argentina por Víctor M. Maurtua, abogado y 
plenipotenciario especial del Perú. 27 tomos. Madrid-Barcelona-Buenos Aires. 

Mendoza, Diego de [1665] 1976 Chrónica de la Provincia de San Antonio de los 
Charcas. La Paz. 

Metraux, Alfred. [1948] 1963 Tribes of  Eastern Bolivia and the Madeira Head-
waters. In: Hanbook of  South American Indians. New York: Cooper Square Publis-
hers. Vol. 3. Pp. 381-454.

Meyers, Rodica. 2002 Cuando el Sol Caminaba por la Tierra. Orígenes de la Interme-
diación Kallawaya. Plural Editores. La Paz.

Michel López, Marcos R. 1996 Diagnóstico Arqueológico para el Plan de Manejo de 
la Reserva de la Biosfera y Territorio Indígena Pilón Lajas. Por encargo de Veterinarios 
sin Fronters – Bolivia. ecoar.

Montaño Aragón, Mario. 1987 Guía etnográfica lingüística de Bolivia: tribus de la 
selva. 2 tomos. La Paz: Editorial Don Bosco. 

Morales Cama, Joan Manuel; Lozano Yalico, Javier. 2007. Poblando el cielo de 
almas. Las Misiones de Mojos: fuentes documentales (siglo xviii). Lima.

Morote Best, Efraín. Aldeas sumergidas: Cultura popular y sociedad en los Andes. 
Biblioteca de la tradición oral andina 9. Cusco: cbc.

Mujía, Ricardo. (ed.) 1914 Bolivia-Paraguay : exposición de los títulos que consagran el 
derecho territorial de Bolivia, sobre la zona comprendida entre los ríos Pilcomayo y Paraguay. 
3 tomos y 5 tomos de Anexos. La Paz: El Tiempo. 



151bibliografía

Nordenskiöld, Erland. 1906 Travels on the boundaries of  Bolivia and Peru. 
The Geographical Journal. Vol. 28, Nº2 (Aug. 1906). Pp. 105-127. 

Nordenskiöld, Erland. 1924 The ethnography of  South America seen from Mojos in 
Bolivia. Comparative Ethnological Studies 3. Göteborg.

Nordenskiöld, Erland. [1924] 2001 Exploraciones y Aventuras en Sudamérica. La 
Paz: apcob.

Nordenskiöld, Erland. [1923] 2003 Indios y blancos en el Nordeste de Bolivia. La 
Paz: apcob.

Orellana, Antonio de. [1687] 1906 Carta del Padre Antonio de Orellana, sobre 
el origen de las misiones de Mojos. En: Víctor M. Maurtua. Juicio de Límites entre 
el Perú y Bolivia. Prueba Peruana Presentada al gobierno de la Republica Argentina. Tomo 
x (Mojos), Madrid. Pp. 1-25.

Palacios, José Agustín. [1844-47] 1893 Exploraciones realizadas en los ríos Beni, 
Mamoré y Madera y en el lago Rogo Aguado durante los años 1844 al 47. Descripción de la 
provincia de Mojos. La Paz: Imprenta de “El Comercio”.

Palacios, José Agustín. [1844-47] 1944 Exploraciones realizadas en los ríos Beni, 
Mamoré y Madera y en el lago Rogo Aguado durante los años 1844 al 47. Descripción de la 
provincia de Mojos. La Paz: Editorial del Estado.

Parejas Moreno, Alcides. 1976 Historia de Moxos y Chiquitos a fines del siglo xviii. 
La Paz: Instituto Boliviano de Cultura.

Parejas Moreno, Alcides. 1979 Historia del Oriente Boliviano. Siglos xvi y xvii. 
Santa Cruz de la Sierra: Publicaciones de la Universidad Gabriel René Moreno.

Pärssinen, Martti. [1992] 2003 Tawantinsuyu. El estado inca y su organización políti-
ca. Lima: ifea - pucp.

Pärssinen, Martti y Siiriäinen, Ari. 2003 Andes Orientales y Amazonía Occidental 
Ensayos entre la historia y arqueología de Bolivia, Brasil y Perú. Colección “Maestría en 
Historias Andinas y Amazónicas”. La Paz: umsa - Colegio Nacional de Histo-
riadores de Bolivia - Producciones cima.



152 cuatro viajes a la amazonía boliviana152

Pía, Gabriela Érica. 1997. La Fortaleza de Ixiama. En: Colección de artículos de 
Gabriela Érica Pía. La Paz: Instituto Nacional de Arqueología.

Portugal Ortiz, Max. 1972 Apuntes para la arqueología de Yungas y Rurrena-
baque. Pumapunku. Nº5. La Paz: Instituto de la Cultura Aymará. Pp. 17-21.

Portugal Ortiz, Max. 1975 Tres Ceramios Precolombinos procedentes de San 
Buenaventura. Pumapunku. Nº9. La Paz: Instituto de la Cultura Aymará. Pp. 100-
104.

Portugal Ortiz, Max. 1978 La arqueología de la región del río Beni. La Paz: Casa 
Municipal de la Cultura “Franz Tamayo”.

Prous, André. 1991 Arqueologia Brasileira. Brasilia: Editora Universidade de 
Brasilia.

Querejazu Lewis, Roy. 1989 Bolivia Prehispánica. La Paz: Editorial Juventud.

Real Forte… 1985 Real Forte Príncipe da Beira. (Estudo por Maria de Souza Nu-
nes). Rio de Janeiro: Fundação Emilio Odebrecht.

Recio de León, Juan. [1623-27] 1906 Relaciones y memoriales de... Teniente 
del Gobernador Pedro Laegui, sobre su entrada á las provincias de Tipuani, 
Chunchos y Paititi. En: Víctor M. Maurtua. Juicio de Límites entre el Perú y Bolivia. 
Prueba Peruana Presentada al gobierno de la Republica Argentina. Vol. vi (Gobernacio-
nes de Álvrez Maldonado y Laegui Urquiza), Barcelona. Pp. 212-271.

Renard Casevitz, France-Marie; Saignes, Thierry; Taylor, A.C. 1988 Al 
Este de los Andes: Relaciones entre las sociedades amazónicas y andinas entre los siglos xv y 
xvii. Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos.

René Moreno, Gabriel. [1888] 1974 Catálogo del Archivo de Mojos y Chiquitos. 
Editorial Juventud: La Paz.

Riester, Juergen. 1975 Indians of  Eastern Bolivia: Aspects of  their present situation. 
Copenhague: iwgia.

Riester, Juergen. 1976 En busca de la Loma Santa. Cochabamba: Editorial Ami-
gos del Libro.



153bibliografía

Riester, Juergen. 1981 Arqueología y arte rupestre en el oriente boliviano. Cochabamba 
– La Paz: Editorial Amigos del Libro.

Rodríguez Tena, Fernando. [1780] 2004 Crónica de las Misiones Franciscanas del 
Perú, siglos xvii y xviii. Serie Monumenta Amazonica. Introducción: Julián He-
ras. Tomo 1. Lima-Iquitos.

Rusby, Henry H. 1933 Jungle Memories. N.Y.-London: Whittlesey House-Mc-
Graw Hill.

Saavedra, Bautista. 1906 Defensa de los derechos de Bolivia ante el gobierno argentino en 
el Litigio de Fronteras con la República del Perú. 2 tomos. Buenos Aires: Talleres de la 
Casa Jacobo Peuser.

Sagárnaga Meneses, Jédu Antonio 1989 Recientes Investigaciones Arqueológicas en 
San Buena Ventura. Informe al Instituo Nacional de Arqueología. La Paz.

Saignes, Thierry. 1981 El piedemonte amazónico de los Andes meridionales: 
estado de la cuestión y problemas relativos a su ocupación en los siglos xvi y 
xvii. Boletín de ifea. t. 10, Nº 3-4. Pp.141-176.

Saignes, Thierry. 1985 Los Andes Orientales: Historia de un olvido. La Paz - Co-
chabamba: Instituto Francés de Estudios Andinos - Centro de Estudios de la 
Realidad Económica y Social.

Sanabria Fernández, Hernando. 1958 En busca de El Dorado: la colonización del 
oriente boliviano por los cruceños. Santa Cruz de la Sierra: Universidad Gabriel René 
Moreno. 

Sanabria Fernández, Hernando. 1979 Breve Historia de Santa Cruz. La Paz: 
Juventud. 

Sanematsu, Katsuyoshi (ed.) 2006 Informe del Proyecto Mojos 2005. Tokyo.

Sans, Rafael. 1888 Memoria histórica del Colegio de misiones de San José de La Paz. La 
Paz: Imprenta de La Paz. 

Siiriäinen, Ari y Pärssinen, Martti. 2001 The Amazonian Interests of  the Inca 
State (Tawantinsuyu). In: Baessler-Archiv 49, Berlin.



154 cuatro viajes a la amazonía boliviana154

Teijeiro, José, Teófilo Laime, Sotero Ajacopa, Freddy Santalla. 1999 Atlas Ét-
nico de investigaciones antropológicas: Amazonía Boliviana. La Paz: dinaar. 2da edición.

Torres, Bernardo de. [1657] 1974 Crónica Agustina. 3 tomos. Lima: unmsm. 

Tyuleneva, Vera. 2003 La leyenda del Paititi: versiones modernas y coloniales. 
Revista Andina 36. Cusco: Centro Bartolomé de Las Casas. Pp. 193-211.

Tyuleneva, Vera. 2004 Nuevos hallazgos de arte rupestre en los departamentos 
Beni y Pando, Bolivia. En: I Simposio Nacional de Arte Rupestre, Cusco – Perú 2004. 
Cusco. Pp. 86-87.

Tyuleneva, Vera. 2006 Investigación antropológica, prospección arqueológica. 
En: Sanematsu, Katsuyoshi (ed.) Informe del Proyecto Mojos 2005. Tokyo. Pp. 133-
152.

Tyuleneva, Vera. 2007 La tierra del Paititi y el lago Rogoaguado. Estudios Ama-
zónicos. Nº6. Lima: Centro Cultural José Pío Aza. Pp. 95-162.

Tyuleneva, Vera. 2010 Apolobamba. Estudios Amazónicos. Nº8. Lima: Centro 
Cultural José Pío Aza. Pp. 11-86.

Vargas Ugarte, Rubén (ed.) 1964 Historia de la Compañía de Jesús en el Perú. Tomo 
3. Burgos.

Vázquez Machicado, Humberto. 1955 Los Caminos de Santa Cruz de la Sie-
rra en el S. XVI. Revista de Historia de América, Nº40. 

Walker, John Hamilton. 1999 Agricultiral Change in the Bolivian Amazon. PhD 
Thesis, University of  Pennsylvania. 

Walker, John Hamilton. 2004 Agricultiral Change in the Bolivian Amazon. / Cam-
bio agrícola en la Amazonía Boliviana. Pittsburg: University of  Pittsburg – Trinidad: 
Fundación Kenneth Lee. 

Zapata, Agustín. [1695] 1906 Carta del Padre Agustín Zapata al Padre Joseph 
de Buendía, en la que da noticias del Paititi. En: Víctor M. Maurtua. Juicio de Lími-
tes entre el Perú y Bolivia. Prueba Peruana Presentada al gobierno de la Republica Argentina. 
Madrid. Vol. x (Mojos). Pp. 25-28.



155bibliografía

Zetum López, Saíd. 1991 Amazonía Boliviana. La Paz.

www

Baptista Morales, Javier. 2008 Los misioneros jesuitas de Mojos. http://javierbap-
tista.blogspot.com/2008/02/los-misioneros-de-mojos.html

Block, David. Fuentes para la Historia de Moxos.
http://www.library.cornell.edu/colldev/davidpubMoxosBibl.html

Karwowski, Andrzej. Uaua-Uno. Informe de la Temporada 2004:
http://www.free.of.pl/u/uaua_uno/Es/informe2004.html

Siiriäinen, Ari y Pärssinen, Martti. Eighty years after Erland Nordenskiöld: The 
question of  the eastern frontier of  the Inca Empire in Bolivia:
http://www.helsinki.fi/hum/ibero/xaman/articulos/9704/9704_sp.html 





Láminas





1

5

2

3

4

76

lámina i:
1 - 4 “Afiladores” en Villa Bella
5 - 7 Cerámica de Villa Bella



1

lámina ii:
Petroglifos
de la Cachuela
Chocolatal.

2

3 4

6 7

5



1

2

3

4

65
lámina iii: Petroglifos de la Cachuela Chocolatal.



6
lámina iv: Petroglifos de la Cachuela Chocolatal.

4

2

5

3

1



lámina v:
1. “Tierra negra” en la 
cercanías de Guayaramerín.
2. Hacha de piedra de 
Guayaramerín.
3-4. Hacha de piedra de 
Riberalta.
5-8. Hachas y otros 
artefactos líticos del Museo 
de Porto Velho.

1 2

3 4

5 6

7 8



lámina vi: Petroglifos del Río Negro.



lámina vii:
1. “Afiladores” de Villa Bella.
2. Croquis de ubicación de los “Afiladores”.
3. Fragmento de cerámica incisa de Villa Bella.



lámina viii: Petroglifos de la Cachuela Chocolatal.

31-2

4

5

8

76

1 m



9 10
11

13

12

14
15

16

lámina ix: Petroglifos de la Cachuela Chocolatal.

1 m.



lámina x: Petroglifos del Río Negro.

ROCA 1-A

ROCA 1-B

ROCA 2-A

ROCA 2-B

1 m.



lámina xi: Petroglifos del Río Negro.

ROCA 3-A
1 m.

1 m.

ROCA 3-B



lámina xii: Mapa del recorrido de la temporada 2004.



lámina xiii:
1-2. Fragmentos de urna funeraria del sitio 
Cerrito (Cerro Chico).
3. Cimientos de piedra en el sitio El Cerro.
4. Terraplén al lado oeste de El Cerro.
5. Cerámica de la isla Tesoro, lago 
Rogoaguado.
6. Recipiente cerámico de Coquinal, 
Rogoaguado.
7. “Afiladores” en San Carlos.

1 2

3 4

5 6



lámina xiv:
1. “Laberinto”, cantera 
portuguesa del Fuerte 
Principe de Beira, siglo xviii.
2-4. Petroglifos del Río Iténez
5. Hachas de piedra.

1

2 3

54



l
á

m
in

a
 x

v
: 1

. F
ra

gm
en

to
 d

e 
ce

rá
m

ic
a 

pi
nt

ad
a 

de
 C

oq
ui

na
l. 

2-
3 

Fr
ag

m
en

to
s 

de
 c

er
ám

ic
a 

pi
nt

ad
a 

de
l R

ío
 I

té
ne

z.

3
2

1

10
 C

M
.

0
10

 C
M

.
0

10
 C

M
.

0



lámina xvi:
Petroglifos del Río Iténez

1

1 m.0

1 m.0



lámina xvii:
1. Fragmento de cerámica con decoración pintada café sobre crema del sitio Villa Delicia sobre el Río Tapado; 
2-4. Fragmento de cerámica con decoración pintada rojo sobre crema de la boca del Río Tapado; 5. Conchas de 
moluscos encontradas en un contexto arqueológico en la boca del Río Tapado.

1 2

3a 3b

4a 4b 5



lámina xviii:
Fragmentos de cerámica con decoración pintada y acanalada del Río Apere provenientes de las prospecciones 
de Clark Erickson, Kay L. Candler, Wilma Winkler, John H. Walker, Dante Angelo, Georgina Bocchietti, Jaime 
Bocchietti y Marcelo Canuto en el Río Apere, 1994. (Colección del Museo Bocchietti de Santa Ana de Yacuma).
1. Sitio Esperanza; 2. Sitio Montreal; 3-6. Cerámica del Sitio Loma Lázaro.
Agradecemos al Dr. Clark Erickson su amable permiso para publicar este material. (Fotos de Vera Tyuleneva).

1 2

3 4

5 6



lámina xix:
1-4. Fragmentos de cerámica con decoración pintada rojo sobre crema, provenientes de los trabajos arqueológicos 
de John H. Walker en el sitio San Juan en la zona de los Ríos Omi e Iruyañez. (Colección del Museo Bocchietti de 
Santa Ana de Yacuma).
Agradecenis al Dr. John Walker su amable para publicar este material. (Foto de Vera Tyuleneva).

1 2

3 4



lámina xx:
Sitio “Loma Santa”, estancia América, Río Apere.
1. Playa del Río cubierta fragmentada; 2. Fragmentos de cerámica in situ en el perfil del barranco; 3-5. Fragmentos 
de cerámica con decoración incisa y/o grabada; 6. Fragmentos de cerámica con decoración acanalada; 7. 
Fragmentos de ‘moledores’; 8. Fragmentos de ‘ralladores’; 9. Fragmentos de cerámica con decoración en pastillaje; 
10. Fragmentos de cerámica con decoración pintada rojo sobre crema.

1 2 3

4 5 6

7 8

109



lámina xxi:
Sitio La Avenida 1 y La Avenida 2.
1. Río Tapado cerca de la comunidad La Avenida; 2. Vista del sitio La Avenida 1; 3. Vista del sitio La Avenida 2; 
4. Conjunto de los fragmentos de cerámica recogidos en la superficie, sitio La Avenida 1; 5-10. Fragmentos de 
cerámica con decoración pintada, sitio La Avenida 1; 11. Fragmento de cerámica con decoración incisa, sitio la 
Avenida 1; 12-13. Fragmentos de cerámica con decoración pintada, sitio La Avenida 2.

1 2 3

4 5 6

7 8

9 10 11 12 13



lámina xxii:
Cerámica del Museo de Reyes.
1-4. Cerámica modelada;
5-8. Cerámica con decoración
pintada

1 2a

2b 3 4

5a 5b 6

7 8



lámina xxiii:
Sitio Gualaguagua
1-2. Cerámica con deocración 
pintada (colección privada, Reyes);
3. Cerámica con decoración 
estampada (colección privada, 
Reyes);
4. Cerámica con decoración 
acanalada (colección privada, Reyes);
5. Cerámica con decoración 
acanalada (prospección en el sitio);
6-7. Cerámica con decoración 
estampada (prospección en el sitio).

1a 1b

32b2a

4a 4b 5

6 7



lámina xxiv:
1. Sitio Guamisa: vista general; 2. Hacha de piedra y fragmentos de cerámica del sitio Guamisa; 3. Hacha de piedra 
proveniente del sitio Guamisa (colección privada, Reyes); 4. Hacha de piedra proveniente del sito El Cerro (Museo 
Bocchietti, Santa Ana de Yacuma); 5 Hacha de piedra proveniente del sitio Loma Lázaro en el Río Apere (Museo 
Bocchietti, Santa Ana de Yacuma).

1 2

3

54



a b

c d

e f g

h i

5 10 cm.0

lámina xxv:
a-c. Nueva Esperanza - Sitio Chacos 2 - decoración pintada rojo sobre crema; d. Nueva Esperanza - Sitio Chacos 
2 - decoración acanalada; e. Nueva Esperanza - procedencia exacta desconocida - decoración incisa; f-g. Sitio San 
Carlos 1 - decoración pintada rojo sobre crema; h. Sitio San Carlos 1 - decoración pintada marrón crema; i. Sitio 
San Carlos 1 - decoración pintada rojo sobre oscuro.
nota: Los dibujos de esta tabla y de las posteriores fueron hechos in situ, por lo tanto los cortes carecen de 
mediciones exactas y están presentes sólo con el fin de dar una idea general de la forma y del espesor de los 
fragmentos.



lámina xxvi:
a. Sitio Brillante 2 - decoración pintada morrón sobre crema; b-c. Sitio Brillante 2 - decoración pintada rojo sobre 
crema; d. Sitio Brillante 3 - decoración pintada rojo sobre crema; e. Sitio Villa Delicia 1 - decoración pintada 
exterior rojo sobre crema, decoración pintada interior marrón sobre crema; f. Sitio Villa Delicia 2 - decoración 
pintada anaranjado sobre crema; g. Sitio Villa Delicia 2 - decoración pintada marrón sobre crema.

a b

c d

e f

g

5 10 cm.0



5 10 cm.0

lámina xxvii:
a. Sitio La Avenida 1 - decoración pintada negro sobre crema; b. Sitio La Avenida 1 - decoración pintada marrón 
claro sobre crema; c-f. Sitio Avenida 1 - decoración pintada rojo sobre crema; g. Sitio La Avenida 1 - decoración 
pintada marrón sobre crema; h. Sitio La Avenida 1 - decoración pintada negro sobre crema; i-j. Sitio La Avenida 
2- decoración pintada rojo sobre crema; k. Sitio La Avenida 2 - decoración pintada exterior marrón sobre crema, 
decoración pintada interior rojo sobre crema.

a b

c d e f

g h i j

k



l
á

m
in

a
 x

x
v

ii
i:

a.
 S

iti
o 

G
ua

la
gu

ag
ua

 (c
ol

ec
ci

ón
 p

riv
ad

a,
 R

ey
es

) -
 d

ec
or

ac
ió

n 
pi

nt
ad

a e
xt

er
io

r m
ar

ró
n 

so
br

e c
re

m
a,

 d
ec

or
ac

ió
n 

pi
nt

ad
a i

nt
er

io
r r

oj
o 

so
br

e c
re

m
a;

 b
. S

iti
o 

G
ua

la
gu

ag
ua

 
- d

ec
or

ac
ió

n 
ac

an
al

ad
a;

 c
. S

iti
o 

G
ua

la
gu

ag
ua

 (c
ol

ec
ci

ón
 p

riv
ad

a,
 R

ey
es

) -
 d

ec
or

ac
ió

n 
pi

nt
ad

a 
ex

te
rio

r m
ar

ró
n 

so
br

e 
cr

em
a,

 d
ec

or
ac

ió
n 

pi
nt

ad
a 

in
te

rio
r r

oj
o 

so
br

e 
cr

em
a.

a

5
10

 c
m

.
0

b

c



l
á

m
in

a
 x

x
ix

: M
is

io
ne

s 
de

 M
oj

os
 d

e 
la

 C
om

pa
ñí

a 
de

 Je
sú

s. 
17

13
. R

ep
ro

du
ci

do
 e

n 
C

há
ve

z 
Su

ár
ez

 1
98

6.



l
á

m
in

a
 x

x
x

: M
ap

a 
de

 M
oj

os
 y

 C
hi

qu
ito

s 
de

 A
nt

on
io

 A
ym

er
ic

h.
 1

76
4.

 a
g

i. 
Fo

to
: c

or
te

sí
a 

de
 Jo

se
ph

 B
ar

ba
.



l
á

m
in

a
 x

x
x

i:
 M

ap
a 

de
 M

oj
os

 y
 C

hi
qu

ito
s. 

Se
gu

nd
a 

m
ita

d 
de

l s
ig

lo
 x

v
ii

i. 
a

g
i. 

Fo
to

: c
or

te
sí

a 
de

 Jo
se

ph
 B

ar
ba

.



l
á

m
in

a
 x

x
x

ii
: M

ap
a 

de
 la

 re
gi

ón
 a

ba
rc

ad
a 

po
r e

l t
ra

ba
jo

 d
e 

ca
m

po
 e

n 
20

06
.



lámina xxxiii:
don cupertino mamío, 
yanacona (comunidad 
bella altura)
a. Don Cupertino al lado de su 
‘altar’ en la casa ceremonial.
b. Don Cupertino en su cocal.
c. Don Cupertino durante la 
ceremonia de adivinación del 
futuro.
d. En ‘altar’ de Don Cupertino, 
con coca, cahuasha, puruma y 
etseduedeque/chuspa.

a b

c

d



lámina xxxiv:
san buenaventura
a. Diadema recuperada por Jedu 
Sagárnaga en San Buenaventura en 1989 
(Agradecemos la dirección de los Museos 
Municipales de La Paz por el permiso de 
fotografiar la pieza).
b. Diadema de San Buenaventura 
en exposición del Museo de Metales 
Preciosos de La Paz.
c-d. Sitio San Buenaventura, segmento 3.
e. Sitio San Buenaventura, segmento 2, 
piedras caídas a la orilla del río.

a b

c d

e



a

lámina xxxv:
maije,
río tuichi,
bella altura
a. Sitio Maije 1.
b. Sitio Maije 2.
c-d. Sitio Motacusal
(Río Tuichi)
e. Sitio Bella Altura 1.
f. Sitio Bella Altura 2, 
con la casa de Don 
Sandro Marupa.

b

c d

e f



lámina xxxvi:
material de superficie 
del sitio motacusal 1
(río tuichi)
a. Objeto de piedra.
b-c. Fragmento de cerámica con 
decoración de aplicación.
d. Fragmento de cerámica con 
decoración incisa.

a b

c

d



a

lámina xxxvii:
rurrenabaque colección privada 1.
a. Hachas de cobre.
b. Herramienta de piedra.
c-e. Hachas de piedra.

b

c

d

e



lámina xxxviii: rurrenabaque colección privada 1.
a-c. Cerámica con influencias andinas. d-f. Cerámica con decoración polícroma.

a b

c d

e f



lámina xxxix: rurrenabaque colección privada 1.
a-d. Cerámica con decoración polícroma. e. Cerámica escultórica.

d e

b

ca



lámina xl: rurrenabaque colección privada 1.
a-f. Cerámica escultórica (e. y f.: la misma pieza de dos ángulos diferentes).

e f

c d

a b



lámina xli: rurrenabaque
colección privada 1.
a-f. Cerámica con detalle antropomorfos.e

c d

a b

f



lámina xlii: rurrenabaque colección privada 1.

e f

c d

a b



lámina xliii: rurrenabaque colección privada 1. (e. y f.: la misma pieza)

a b

c

d

e f



a b

c d

e

f

lámina xliv: rurrenabaque 
colección privada 1.



a

lámina xlv:
rurrenabaque
colección privada 1.

b

c d

e

f

g



e

lámina xlvi: rurrenabaque colección privada 1.

f

dc

a b



lámina xlvii: 
rurrenabaque 
colección
privada 1.

a b

dc

e f



e

lámina xlviii: rurrenabaque colección privada 1.

f

c d

a b



g

lámina xlix: 
rurrenabaque 
colección
privada 1.

a b

c d

e f

h



e

lámina l: 
rurrenabaque 
colección
privada 1.

f

c d

ba



a b

c d e

f g

lámina li: rurrenabaque colección privada 1.



lámina lii: rurrenabaque colección privada 2.
a-b. Recipiente antropomorfo cuatrípodo.
c-d. Recipiente con decoración incisa.
e. Pieza de metal.
f. Fragmento de cerámica polícroma.
g. Fragmento de cráneo humano.

a b

d

c

f g

e



a b c

d e f

g

lámina liii: rurrenabaque colección privada 3.
a-e. Hachas de piedra.
f. Fragmento de hacha de piedra.
e. Herramienta o arma de piedra.



lámina liv: objetos del campamento
de la agencia “bala tours” (río tuichi).
a-b. Recipiente con aplicación escultóricas.
c. Recipiente sin decoración.
d-e. Recipientes con decoración aplicada.
f. Fragmentos de huesos.

f

d e

a c

b



lámina lv: varias colecciones.
a. Dos platos sin decoración. Puesto “Bala” del Parque Madidi.
b. Recipiente pintado. Puesto “Bala” del Parque Madidi.
c. Dos recipientes polícromos. Colección Museo de Metales Preciosos. La Paz.
e-f. Fragmentos de cerámica polícroma. Colección Museo de Reyes.

a

b

c d

fe



a b

c d

e f

hg

5 cm. 10 cm.0

lámina lvi: material de superficie del sitio motacusal 1 (río tuichi)
a-c. Cerámica decorada con aplicaciones.
d-e. Cerámica decorada con aplicaciones e incisiones.
f-g. Cerámica decorada con incisiones.
h. Fragmento de adorno de piedra en forma de sapo.



lámina lvii: plano de san buenaventura.
Los números marcan las secciones del sitio arqueológico San Buenaventura 1 a la orilla del Río Beni.



lámina lviii: croquis de los sitios maije 2 y maije 3.



l
á

m
in

a
 l

ix
: m

a
pa

 d
e

 c
a

u
p

o
l

ic
á

n
 d

e
 1

95
8 

c
o

n
 l

a
 v

ía
 d

e
 h

e
r

r
a

d
u

r
a

 d
e

 p
e

l
e

c
h

u
c

o
a

 s
a

n
 jo

sé
 d

e
 u

c
h

u
p

ia
m

o
n

a
s,

 q
u

e
 c

o
in

c
id

e
n

 p
a

r
c

ia
l

m
e

n
t

e
 c

o
n

 e
l

 c
a

m
in

o
 i

n
c

a
.



l
á

m
in

a
 l

x
: m

a
pa

 d
e

 l
a

 r
e

g
ió

n
 a

b
a

r
c

a
d

a
 p

o
r

 e
l

 t
r

a
b

a
jo

 d
e

 c
a

m
p

o
 e

n
 2

00
7.




